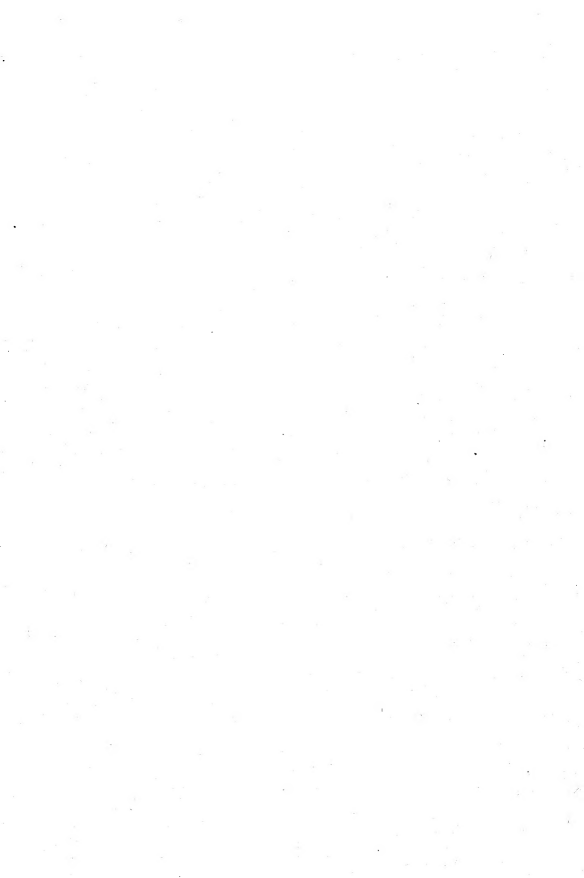
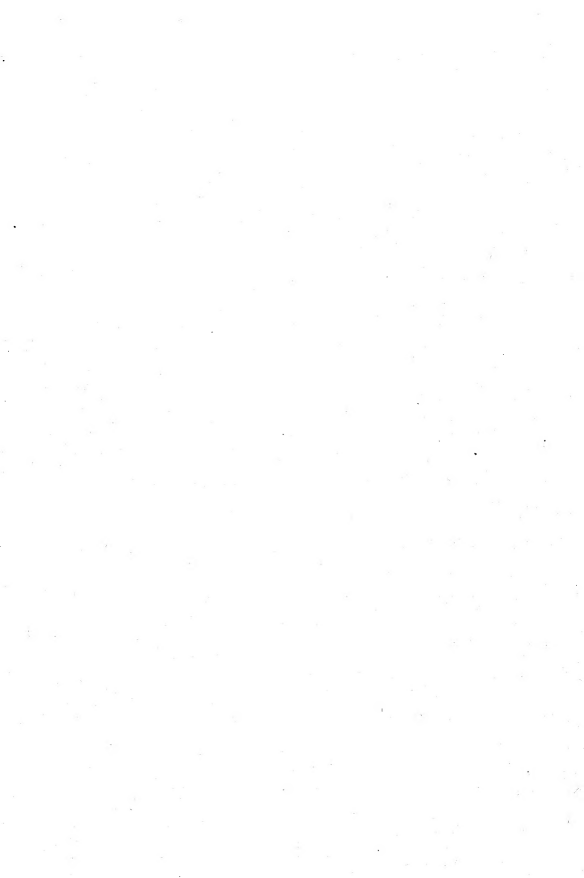


تاليف كَامِلَة الكَوَارِيُ

دار ابن حزم







# تبسب انتاار حمن ارحيم

والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه وبعد:

فما أجمل العمل إذا أتقن، وما أجمل السعي إذا أحسن، وما أروع البحث عن الحق، والغوص على درر المعرفة، والظفر بنيل ثمار العلم وأحسن من ذلك توفيق الله عبده للصراط المستقيم، وتسديده للنهج القويم، الذي سار عليه سلفنا الصالح شرعة ومنهاجاً وعلماً وإيماناً وأدباً وأخلاقاً.

وقد اطلعت على كتاب (المجلّى في شرح القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى) لطالبة علم الشريعة، وجامعة فرائد الميراث النبوي كاملة الكواري، فوجدت تأليفها عجباً في حسنه، مشرقا في بيانه، لا يجد القاريء منه عوجاً ولا أمتاً، فقد استقصت المراجع، ونوعت مصادر شرحها لغة ونحواً وتفسيراً وأدباً وأصولاً، بتحقيق وتأصيل وتدقيق وتفصيل وصبر ودأب وذكاء، يشهد له كل من أمعن النظر في التأليف فجاء تماماً على الذي هو أحسن، يكاد شرحها يضيء ولو لم تمسسه نار المادحين، أقول هذا بعد تقليب نظر، وثبات فكر، وكثرة تأمل، ويصح في المؤلفة وفي أمثالها من النساء الصالحات قول أبي الطيب المتنبى:

ولو أن النساء كمن عرفنا لفضلت النساء على الرجالِ فما التأنيث لاسم الشمس عيب ولا التذكير فخر للهلالِ

وقد رزق هذا البحث سعادة، لأمور اجتمعت فيه، فبابه أجل الأبواب، وهو الحديث عن أسماء الله وصفاته جل في علاه، وهذا أفضل

العلوم، وغاية المطالب، ونهاية المقاصد، ثم مقدم المتن سماحة شيخ العصر وإمام الوقت الشيخ عبد العزيز بن باز أكرم الله نزله، وأجزل مثوبته، وصاحب المتن العلامة الفقيه الشيخ محمد الصالح بن عثيمين ثم جاء الشرح آية في الحسن، يسر الناظرين، وشامة في الإتقان، يبهج الباحثين، فالحمد لله على أن سهل لمن شاء من عباده صيانة هذه الشريعة، والذب عن الملة، وخدمة هذه التركة النبوية الشريفة، أجزل الله للجميع أجراً، ورفع لهم بها وزراً، وجعلها لهم عنده ذخراً، والله أعلم.

كتبه أبو عبدالله عائض بن عبد الله القرني الرياض ۱۲۰/۶/۱۷هـ

# ب التالر من الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد،،،

فقد وصل إليّ منذ شهور كثيرة هذا الكتاب الذي جاء شرحاً أو حاشية على كتاب شيخنا الشيخ محمد الصالح العثيمين - حفظه الله ووفقه - القواعد المثلى وقد جعلته المؤلفة الفاضلة كاملة الكواري بعنوان «المجلّى في شرح القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى» - وقد ظننته - أول ما رأيته - شرحاً عاماً يقوم به بعض طلبة العلم ليحصل لهم شرف الانتساب إلى شيخنا عن طريق شرح أحد كتبه.

ولكن بعد أن قطعت في قراءة هذا الشرح شوطاً تبين لي أنني أمام كتاب من طالبة علم متمكنة في علوم الآلة وفي علوم الشريعة والعقيدة ـ زادها الله علماً وعملاً وإخلاصاً ـ ولذا عدت إلى الكتاب أقرأه من جديد، وبعد قراءته جرت مكاتبة مع المؤلفة حول بعض وجهات النظر التي تقبلتها بترحاب وسعة صدر.

وهذا الشرح الذي بين يديك أخي القاريء، حوى فوائد عديدة، ونكت جميلة، وتنبيهات مهمة، وزيادات في البيان والتوضيح لما في الأصل المشروح.

وترجع أهمية هذا الشرح الممتع إلى أمور ثلاثة:\_

أحدها: أنه شرح لكتاب في قواعد الأسماء والصفات وهو من أشمل وأفضل ما كتب في هذا الباب \_ حسب علمنا \_ ويكفي الكتاب أهمية أن مؤلفه شيخنا الفاضل، وقد كتب الله القبول لهذا الكتاب على صغر حجمه وانتفع به عموم المسلمين وطلاب العلم بشكل خاص.

الثاني: أن الشارحة الفاضلة اتخذت طريقة جيدة في الشرح تبعد عنه الملل الذي يقع في بعض شروح الكتب حيث تشرح كل الكلمات الواضحة وغير الواضحة في المتن أما هي فقد جاء شرحها على طريقة نافعة لطلاب العلم خاصة ولعموم المطلعين عليه حيث اشتمل شرحها على:

أ ـ تعليقات وحواشي على الكتاب المشروح، وهي تعليقات مشتملة على فوائد جمة، وتخريجات نافعة، يلمسها القاريء، وقد يشعر وقد يرى أن الحاجة ماسة إليها لإزالة غموض، أو بيان لفهم خاطىء، أو رد على مخالف \_ وهكذا.

ومعلوم أن الكتب الواضحة ـ ككتاب الشيخ المشروح ـ لا يحتاج في الغالب إلى شرح لأنه مشتمل على الشرح والتوضيح والمثال، فلا حاجة إلى شرح كل كلمة أو عبارة أو مثال مرة أخرى.

ومن ثم جاءت طريقة المؤلفة \_ وفقها الله \_ محصلة للفوائد بعيدة عن السأم والملل الذي يأتي من شرح الواضحات.

ب ملاحق لكل فصل أو قاعدة، ضمنتها عدداً من الفرائد والفوائد والمسائل النافعة، جعلتها على شكل مسائل مستقلة، وإن كان قد جاء ذكرها في الكتاب المشروح، ويبرز في عرض هذه القواعد الملحقة سعة العلم وطول الباع في الاستفادة من كتب العلم المختلفة وعلى رأسها كتب أئمة السنة قديماً وحديثاً.

الثالث: تنوع الفوائد الموجودة في هذا الشرح بقسميه: التعليقات والملاحق، حيث اشتملت على فوائد نحوية ولغوية، وبلاغية، وحديثية، وعقدية، وأقوال المخالفين عند الحاجة مع الرد والبيان، إضافة إلى تنوع المصادر وكثرتها.

ولعل الاطلاع على مثل هذا الشرح من أخت فاضلة يحفز طلاب العلم إلى ضرورة التميز والقوة في طلب العلم مع التركيز على علوم الآلة وخاصة النحو والصرف ـ حتى لا يحتج أهل البدع على بعض أهل السنة

المعاصرين عندما يرون ضعفهم في هذه العلوم أو بعضها. والعلم - مهما علا وسما - إذا قدم بآلة مشوهة أو مكسرة صار عرضة لتندر المتندرين، وربما كان سبباً في رد الحق الذي جاء به صاحبه. وأخيراً فهذه طريقة في الشرح متميزة، تعطي الفائدة دون ملل، وتحترم القاريء ووقته، وهي ليست جديدة فقد كانت قديماً يفعلها بعض الشراح حيث يأتون بالفوائد عند الحاجة إليها دون تكرار.

أسأل الله تعالى أن يبارك لصنع الأخت الفاضلة وفي علمها وأن ينفعها وينفع المسلمين بعلمها، وأن يرزقنا جميعاً الاستقامة على السنة ومنهاج السلف الصالح، ثم أسأله تعالى أن يجزل المثوبة لشيخنا الشيخ محمد صالح العثيمين على علومه النافعة، وأن يوفقنا جميعاً إلى العلم والعمل والثبات على الحق والسنة.

وصلى الله على نبينا وآله وصحبه وسلم.

كتبه/ د.عبد الرحمن الصالح المحمود الرياض في ١٤٢٠/١٢/٢ه

# بسب التدارحمن الرحيم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهداه.

أما بعد:

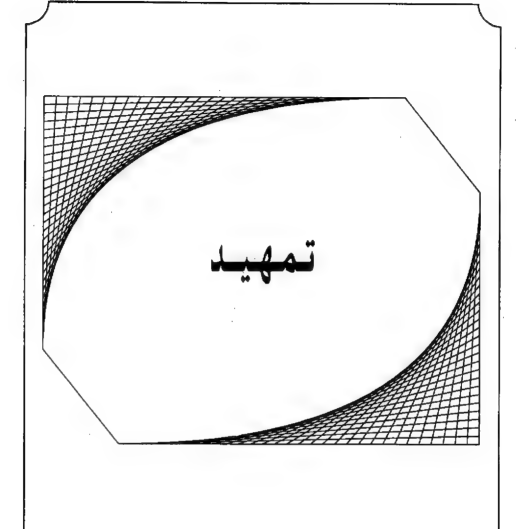
فقد اطلعت على المؤلف القيم الذي كتبه صاحب الفضيلة العلامة أخونا الشيخ محمد بن صالح العثيمين في الأسماء والصفات وسماه «القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسني». وسمعته من أوله إلى آخره فألفيته كتاباً جليلاً قد اشتمل على بيان عقيدة السلف الصالح في أسماء الله وصفاته، كما اشتمل على قواعد عظيمة وفوائد جمة في باب الأسماء والصفات وأوضح معنى المعية الواردة في كتاب الله وهل الخاصة والعامة عند أهل السنة والجماعة وإنها حق على حقيقتها لا تقتضي امتزاجاً واختلاطاً بالمخلوقين بل هو سبحانه فوق عرشه كما أخبر عن نفسه وكما يليق بجلاله سبحانه وإنما تقتضي علمه واطلاعه وإحاطته بهم وسماعه لأقوالهم وحركاتهم وبصره بأحوالهم وضمائرهم وحفظه وكلاءته لرسله وأوليائه المؤمنين ونصره لهم وتوفيقه لهم إلى غير ذلك مما تقتضيه المعية العامة والخاصة من المعاني الجليلة والحقائق الثابتة لله سبحانه، والاتحاد فجزاه الله خيراً وضاعف مثوبته وزادنا وإياه علماً وهدى وتوفيقاً ونفع والاتحاد فجزاه الله خيراً وضاعف مثوبته وزادنا وإياه علماً وهدى وتوفيقاً ونفع بكتابه القراء وسائر المسلمين إنه ولي ذلك والقادر عليه قاله ممليه الفقير إلى الله بكتابه القراء وسائر المسلمين إنه ولي ذلك والقادر عليه قاله ممليه الفقير إلى الله بكتابه القراء وسائر المسلمين إنه ولي ذلك والقادر عليه قاله ممليه الفقير إلى الله بعلى عبد الغريز بن عبد الله بن باز سامحه الله.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

A12.2/11/0

الرئيس العام لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد





#### تمهيد

# وقد نظمت فيه ثلاثة أشياء:

- ١ \_ إهداء للمؤلف يتضمن سبب تأليف الكتاب.
  - ٢ \_ نظم الأسماء الحسنى ليسهل حفظها.
- ٣ ـ نظم قواعد الكتاب في الأسماء والصفات وفي أدلتهما.

# أولاً: الإهداء:

مني سلام طيب مباركاً لحضرة الشيخ الكريم الصالح وسعد ذي حاشية أدعوها حفرني لفعلها أسباب فاولاً رأيتني في النوم أنست وأحدد الإمام الأورغ في البداية في البداية في الرسام الشيخ ابن تيمية لك فبادر الشيخ ابن تيمية لك عاشيتي هذي على القواعد يقول هذي رفعة في العاجل وثانيا كونُ الكتاب متناً كما ذكرت ذاك لي في الهاتف وشالشاً إني أحبيك كسما

ورحمة من ربّننا تباركا المتقي محمد بن صالح هدية لكسم لتقبلوها لمثلها اللبيب لا يرتاب جالسة مع كرام القوم وشيخ الإسلام فنعم المجمع لك التي سميتها البداية (۱) فسبق الإمام ثم نحلك فسبق الإمام ثم نحلك فيحلو المعنى للك وأيضاً رفعة في الآجل يحتاج للشرح فيجلو المعنى وهو جلي للنبيه العارف أحب جهدك الذي قد عظما

<sup>(</sup>١) كتاب في فقه الإمام أحمد بن حنبل.

فاقبل هديتي وقَوْم الخَطَأُ هذا وإني كنتُ في الأساس وأرغبُ العزلة عنهم قاطعة وإنني أحزنني من استخف ولا يفي بقدرهم وأشفتُ ولا يفي بقدرهم وأشفتُ ولو درى فضلَ العلوم قطعاً وكنتَ أعجبُ من الذي يرى ولا كنفاءة لنديه تعلي علي يذكرُ ما عليه نسوةُ السلف لكِنَه دفعني لطلبة وحمله ودعوة الناس إلى نصيحة منك أتت مباركة

ثانياً: الأسماء الحسني:

يا الله يا رحمن يا رَحيم أنت الحفيظ الحافظ الأعلى العلي العكريم والرزاق المقادر المقدير المقدير المقدير يا قيوم يا وهاب أنت العفو الشاكر الشكور التكبر المتين القاهر القهار والمتكبر السلام والحميذ والحكم والحكيم والحسيب والأحد القدوس والخبير والمقدوس والخبير والمقدوس والمقدي

مني وادعُ لي بتثبيتِ الخُطا أخشى مُخالطةً كل الناسِ والانشغالِ بالعلومِ النافعة بالعلمِ أو بأهلهِ أولي الشرف عليه إذ تفكيرهُ محزقُ لكان سباقاً إليها يسعى هذا الطريق للنساءِ أوعرا طَلَبِهِ ونحوِ ذلك ألا من التقاةِ والعلومِ والشرف والاختلاطِ بالذي يهتم بِه تعليمه ونشره بين الملا وإنني لستُ لها بتاركة

أنت الحليم العالم العليم التحليم انت المليك الملك المولى الولي والباريء الخالق والخلاق المؤمن السميع والبصير يالطيف يا تواب الطيب الغفار والغفور انت الكبير الواسع الجبار والمعيط والشهيذ والمحتى والمقيت والرقيب والوحد السبوح والنصير والخبر السبوح والنصير والباطن المودود والحيي

والباسط المنان والمصور والوارث الفتاح والمهيمين والشافي والرفيق والوكيل أنتَ القريب والمجيب الصمد ندعوكَ رَبِّ بالاسامي الحسنيَ لتُعطَيَّا أكمل الممرام ورَقَنَا في درجاتِ المخير

ثالثاً: قواعد الأسماء:

الحمد لله العلي الحيي الحي وربعد ذي قواعد الأسماء الأولى:

اسماؤه حسنى لأن تضمنتُ لا نقص فيها يخرمُ الكمالا

القاعدة الثانية:

وهي أعلام على اعتبار أن له على اعتبار أن له على اعتبار ما تدلً وباعتبار الأله (٢) قد تَرادَفتْ

القاعدة الثالثة:

واسمٌ على وصفِ تعدى دلا ثُبوتُه مَع ثُبوتِ الصفةِ وإنْ على وصَفِ لزومَي يَدُلُ

والقابض المقدم المؤخر أنت العزير والمجيد المحسن والمعطي والجواد والجميل والوتر والرب الرؤف السيد وما حوته من جمال المعنى ولتمملة الأثام وجَنِبَتَا دركاتِ النضير

ثم صلائه على النبيّ نظمتُها في ذائه(١) الانشاءِ

دلت على الذاتِ وأوصافُ تعن عليه من معنى لها يجل وباعتبار الثاني قد تَخالَفتُ

مشتملٌ على أمورٍ تُجُلَى معَ ثُبوتِ خُكْمها في الشرعةِ فهو على غير الأخير مُشتَمِلُ

<sup>(</sup>١) لغة في اسم الإشارة كما في شرح الأشموني المطبوع مع حاشية الصبان (١/ ١٣٨).

 <sup>(</sup>٢) الأل بضم الهمزة وتشديد اللام بمعنى الأول كما في القاموس مادة أل ل ص ١٣٤٣ ط.
 الرسالة.

القاعدة الرابعة:

دلالة الاسما على ذاتِ الغني وبالتسطابيق والالتسرام

القاعدة الخامسة:

أسماؤُهُ موقوفةً للنشلِ القاعدة السابسة:

اسماؤُهُ سبحانَهُ لم تكنِ القاعدة السابعة:

الإلحادُ في الأسماء ميلٌ عما وهُـو أنـواعٌ قـد ابـتـدَعَـهـا

القاعدة الثامنة:

الأسما إذا من صفةٍ واحدةٍ فلا تعد كُلُها اسماً واحداً القاعدة التاسعة:

مقترنُ الأسماء ما ليس يَصِح

القاعدة العاشرة:

يجوز الإخبار عن الله بكل القاعدة الحائدة عشرة:

أسمازُه قديمةً كذاتِه

القاعدة الثانية عشرة: وبعضُها دَلَّ على أكثر من

القاعدة الثالثة عشرة:

اسمادُه مخشمةً به و

أو صِفَية تكون بالتضمن واضحة في سائر الأسامي

فلامجال كائن للعقل

محصورة بعدد معيين

يجب وهو للحرام يُنمى طوائف الزيغ ومن تبِعَها

تَسْتَقُ كالعلو أو كالقدرة

تشتق كالعلو أو كالقارة بل كُلُّ صيغةِ أسماً متجداً

اطلاقه دون القرين المتضخ

مالا انتقاص فيه كالقديم جل

سبحائه لابعض مخلوقاته

وصف مثاله الحكيم فافهمن

يعني اتفاقً في السُما تماثُلاً

مسمياتِ تلكُمُ الاسماءِ رابعاً: قواعد الصفات:

صفاتُه في غايةِ الكسالِ القاعدة الثانية:

بابُ صفاتهِ تعالى أوسعُ القاعدة الثالثة:

وهْ يَ تُبوتيَّةُ أو سلبية فهي صفات للكمال كُلاً أما التي للسلبِ منها تُسندُ القاعدة الرابعة:

أما صفائه الثبوتية جَلّ فكلما كثرت أو تنوعت ظهر من كمال من بها وُصِف

وَهِــيَ ذَاتَــــةً أَو فــعــلــيــةً فــلــم يــزل لــه بــهــا اتــصــافُ أما التي بالفعل منها تَلحَقُ

القاعدة الخامسة:

القاعدة السايسة:

يلزم في إثباتنا كُلَّ صفةً عن حومة التكييفِ والتمثيل

وذاك أيـضـاً في الـصـفـاتِ جـاءِ

نظمتُها في هذه الأبياتِ

لانقص فيها أبدأ بحال

من باب الأسماء فلا تبتدعوا

أما ثبوتُيتُها العلية لا نقص فيها فتعالى جَلاّ فهي صفاتٌ قد نفاها الصمدُ

فهي على الكمال والمدح تَدُلَّ دلالةً لها ومهما السعت ما هو أكشرُ من الذي عُرِفُ

أما صفاتُ رَبِّنا الـذاتـيّةُ والـخـبـريّة لـهـا تـنـضـانُ فبـالـمشـيـئة لـهـا تَـعـلُـقُ

أن نَتَطُهرَ طُهورَ المعرفة كما تخَلَينا عن التعطيل

#### القاعدة السابعة

صفائه موقوفة للنقل فلامجال كائن للعقل خامساً: قواعد أدلة الأسماء والصفات:

وذي قسواعسدُ فسي الاستدلالِ على أسامي وصفاتِ الوالي القاعدة الأولى:

طريقة استدلال سائر السلف عليهما الوحي فقط فلا تَحِفُ القاعدة الثانية:

يُجرى نصوصُ الوحي بالظواهرِ إلا لـصارفِ سـديـدِ ظـاهـرِ بـدون تـحـريـفِ ولا إلـحـادِ أحرى نصوص في صفات الهادي القاعدة الثالثة:

ظواهرُ النصوصِ في الصفاتِ هي لنا معلومةُ المعتاةِ مجهولةٌ كيفاً وجاء ذلكُ عن جِلَّةِ أَنْمةٍ كمالكُ القاعدة الرابعة:

ظاهرُ نصِ هنو منا يستندرُ للذهنِ منه من معانِ تُذكرُ مختلفٌ بِحَسَبِ السياقِ وحَسَبِ الكلامِ في المساقِ

#### خاتمة :

أوصيكم بحفظ ذي الأسماء فانه فيها اسمه العظيم وأن تحيطوا هذه القواعد ستجدونها تساعد الخلف

وبالدعا بها والالتجاء وفضله لكلنا معلوم حفظاً وفهماً فبها فوائد أن يفهموا الوحى كفهمه السلف





# المقدّمة بالتماريم

إِنَّ الحَمْدَ للهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ ونستغفره، ونعوذ بالله من شُرُور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضِلَّ له، ومن يضلل فلا هَادِيَ له وأشْهَدُ أن لا إله إلا الله وَحْدَهُ لا شَريك له وأشهد أن محمداً عبده وَرَسُوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِ. وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُم تُسْلِمُونَ ۞ ﴾.

﴿ يَكَأَيُّهَا اَلنَّاسُ اتَّقَوُا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَلِمَنَانَّ وَاتَّقُواْ اللّهَ ٱلَّذِي نَسَاتَهُ لُونَ بِهِ. وَٱلْأَرْجَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ۖ ۞ ﴿

﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُسْلِعَ لَكُمْ أَعْمَلُكُرُ وَيَغَفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن بُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَمُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ .

الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم، يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، يحيون بكتاب الله الموتى، ويبصرون بكتاب الله أهل العمى، فكم من قتيل لإبليس قد أحيوه وكم من تائه ضال قد هدوه فما أحسن أثرهم على الناس، وما أقبح أثر الناس عليهم، ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين.

#### أما بعد،،،

فلا شك أن مسألة الأسماء والصفات تعد من أجل وأعظم ما تكلم فيه من أصول الاعتقاد، وقد اختلفت فيها المقالات فمنهم من قال بالنفي المحض، ومنهم من أقر بأسماء الله في الجملة ونفي الصفات، ومنهم من أقر بالأسماء والصفات لكنه رد طائفة منها وتأولها وصرفها عن ظاهرها، ومنهم من ذهب إلى وجوب الإيمان بكل ما ورد في كتاب الله وصحيح السنة من الأسماء والصفات وإجرائها على ظواهرها ونفي التكييف والتشبيه عنها، وأصحاب هذا القول هم الذين يلقبون بالسلف وأهل السنة.

وقد اختار المؤلف حفظه الله مقالة هؤلاء، وارتضاها، وأيدها بالنقول الصافية عن الأئمة الذين لهم قدم راسخة في هذا الباب ممن هو مشهود له بالاستقامة والسداد، وجودة الفهم، وحسن الاستنباط(١)

# أهمية العلم بالأسماء والصفات (٢):

إن دراسة وفهم أسماء الله كال وصفاته لها أهمية كبرى في حياة المسلمين للأسباب التالية:

١ ـ ما ذكره المؤلف في مقدمة كتابه من أن أسماء الله وصفاته أحد
 أركان التوحيد، والتوحيد هو الأمر الأعظم الذي جاءت به الرسل.

٢ - أن العلم يشرف بشرف المعلوم فإذا كان هناك علوم مختلفة منها ما يتعلق بالبحار أو طبقات الأرض أو الحيوانات أو النجوم أو الإنسان أو غير ذلك فلا شك أن أفضل العلوم على الإطلاق ما يعرفنا على ربنا كل ولهذا يقول ابن العربي في أحكام القرآن (٢/٤/٨): شرف العلم بشرف المعلوم والباري أشرف المعلومات، فالعلم بأسمائه أشرف العلوم اه.

٣ ـ إن العلم بأسماء الله وصفاته والفقه لمعناها والعمل بمقتضاها وسؤال الله بها يوجد في قلوب العابدين تعظيم الباري، وتقديسه ومجبته، ورجاءه، وخوفه، والتوكل عليه، والإنابة إليه، بحيث يصبح الباري في

<sup>(</sup>١) مقدمة أقاويل الثقات لثنعيب الأرناؤوط ص٥ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) هذا المبحث مأخوذ من:

الأسماء والصفات للأشقر:ص٢٦، مفتاح دار السعادة لابن القيم (١/ ٢٩١).

قلوبهم المثل الأعلى الذي لا شريك له في ذاته ولا في صفاته وليس لأحد مثل هذه المكانة التي في قلوبهم وبذلك يحقق العبد التوحيد القلبي، وتتحقق العبودية لله، وتخضع القلوب لجلاله وتسكن النفوس لعظمته.

٤ \_ عظم ثواب من أحصى أسماء الله:

فقد ثبت في الصحيحين أن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة.

وسيأتي الخلاف في معنى الإحصاء، وأن الذي اختاره الأكثرون، هو: أن الإحصاء حفظ هذه الأسماء، وسيأتي أن للمؤلف رأياً آخر في المسألة، فحري بمن يعلم هذا الأجر العظيم لإحصاء أسماء الله أن يجعل ذلك من أجل المهام في حياته.

فلهذه الأسباب أحببت أن أهتم في هذا الباب وأعين إخواني وأخواتي عليه وكنت قد درست كتاب القواعد المثلى للشيخ ابن عثيمين ووجدته قد احتوى على قواعد في الأسماء والصفات ورد شبه أهل التعطيل، وامتاز بجودة الترتيب، وحسن العرض، وسهولة العبارة في الجملة إلا أنه بحاجة إلى شرح يحل المغلق ويوضح الخفي ويبين المصطلحات الموجودة فاستعنت بالله أن أقوم بهذه المهمة، وقد سلكت في ذلك المنهج الآتى:

١ - تخريج الآيات القرآنية مع الرجوع إلى ما كتبه المفسرون في شرح
 الآية وإيضاح موطن الشاهد منها غالباً.

٢ ـ تخريج الأحاديث والآثار الواردة في الكتاب وبيان درجتها من
 حيث القبول والرد، مستعينة في ذلك بما كتبه المحدثون.

وقد يتطلب الأمر بيان حال بعض رجال الإسناد فأرجع إلى ما كتبه علماء الجرح والتعديل.

٣ ـ إذا كان الحديث في الصحيحين أو أحدهما لم أنسبه لغيرهما إلا لفائدة وهذا هو صنيع المحدثين فقد جرى عليه الحافظ الدمياطي ت سنة ٧٠٥هـ في كتابه المتجر الرابح ص٦ والعراقي ت سنة ٨٠٦ هـ في تخريج

أحاديث إحياء علوم الدين (٢/١) والمناوي في كتابه الفتح السماوي التخريج أحاديث البيضاوي (٦٩/١) حيث نقل عنه ابنه أنه قال: القاعدة عند المحدثين إذا كان الحديث في أحد الصحيحين لا يعز لغيرهما.

المعدد المؤلف ببيتين من الشعر في القاعدة الثالثة من قواعد الصفات وحققتهما بفوائد جمة نقلاً عما كتبه الأدباء وشراح الحماسة. وأما الأبيات الأخرى فقد ذكر بيتاً عن الصفات التي يثبتها الأشاعرة، وأبياتاً من نونية ابن القيم وهذه جملة أشعار الكتاب.

المجدد المجدد المجلد المجادد الكتاب.

المجدد المج

• - استفدت من التنسيق والعناوين التي وضعها الشيخ أشرف بن عبد المقصود في تحقيقه للكتاب.

٦ - شرحت العبارات والمسائل والمصطلحات التي ذكرها المؤلف
 في كتابه واتبعت في ذلك الطريقة التالية:

أ - إذا كانت العبارة تحتاج إلى شرح يسير فإني أكتفي بذلك في الحاشية غالباً ما دام أنه يحقق المقصود،

ب \_ إذا كانت العبارة تحتاج إلى بسط وإيضاح وذكر الخلاف فإني جعلت بعد كل قاعدة ملحقاً أذكر فيه هذه المسائل بتوسع ومن ذلك تحقيق بعض الأحاديث التي تحتاج إلى بسط فإني جعلتها في الملحق.

وهذه طريقة مفيدة حتى لا يمل القاريء من كثرة الحواشي والاستطراد الذي يكون سبباً في شرود الذهن وقد سلك الدكتور عباس حسن في كتابه النحو الوافى منهجاً مقارباً لهذا.

٧ - رجعت في حاشيتي هذه على القواعد إلى أمات<sup>(١)</sup> المصادر وسيجد القاريء جملة وافرة من ذلك وهي متنوعة في علوم شتى تشمل ما
 كتبه المفسرون والمحدثون واللغويون والأصوليون والنحويون والمناطقة

<sup>(</sup>۱) ويقال أمهات لبنات آدم وأما غيرهن فيقال أمات ومن ذلك قول علي: عد عليهم الصغار والكبار فلو ماتب الأمات فتنجبت سخلة انقطع اهـ.

انظر الروض المربع مع أحاشية ابن قاسم (٣/ ١٧٢)، وفي المسألة خلاف مشهور.. ﴿

وعلماء الجرح والتعديل وما كتبه أهل السير وأما ما كتبه أهل العقائد فإني لم أقتصر على كتب أهل السنة بل استقيت من كتب المتكلمين من الأشعرية والمعتزلة لسببين:

أنه ليس كل ما كتبه هؤلاء يكون خطأ بل فيه ما هو صواب
 وبخاصة في حجج الأشعرية ضد المعتزلة والحكمة ضالة المؤمن.

ب \_ إن كثيراً من الذين أشربوا في قلوبهم حب الرجال إذا أتيت له بكل دليل ما تبع قبلتك حتى تأتي له بما عليه علماء مذهبه وأساطين مشربه ولهذا قال الشيخ ابن عثيمين في تلخيص حموية شيخ الإسلام ص٩٨: وقد نقل المؤلف تثلثة في هذه الفتوى كثيراً من كلام من تكلم في هذا الباب من المتكلمين قال: وإن كنا مستغنين بالكتاب والسنة وآثار السلف عن كل كلام ولكن كثيراً من الناس قد صار منتسباً إلى بعض طوائف المتكلمين ومحسنا للظن بهم دون غيرهم ومتوهماً أنهم حققوا في هذا الباب ما لم يحققه غيرهم فلو أتى بكل آية ما تبعها حتى يؤتى بشيء من كلامهم ثم قال: وليس كل من ذكرنا قوله من المتكلمين وغيرهم نقول بجميع ما يقوله في هذا وغيره ولكن الحق يقبل من كل من تكلم به حتى ولو كان كافراً اه.

فبين كثلث أن الغرض من نقله بيان الحق من أي إنسان وإقامة الحجة على هؤلاء من كلام أثمتهم والله أعلم اه.

٨ - القواعد التي أتى بها المؤلف ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية في مواطن من كتبه كالتدميرية والحموية وغيرهما، وذكرها ابن القيم في بدائع الفوائد وفي الصواعق المرسلة ونقلها الشيخ عبد العزيز الرشيد في التنبيهات السنية على الواسطية ص٢١ والشيخ زيد بن فياض في مواطن متفرقة من الروضة الندية على شرح الواسطية، وكذلك الشيخ عبد العزيز السلمان في الأسئلة على الواسطية وفي كتابه الكواشف الجلية ص٤٢٣.

وأسأل الله أن ينفع بهذه الحاشية كما نفع بأصلها وأن يجعل عملي خالصاً لوجهه إنه سميع قريب.



# مقدمة المؤلف بسالة الرحم الرحيم

اَلْحَمْدُ للهِ نَحْمَدُه ونَسْتَعِيْنُه ونَسْتَغُفِره ونَتُوب إليه ونَعُوذ باللهِ من شُرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضِلَّ له ومن يُضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان وسلم تسليماً.

#### وبعد:

فَإِنَّ الإِيمان بأسماءِ الله وصفاته أحد أركان الإيمان بالله تعالى وهي: الإيمان بوجود الله تعالى الإيمان بربوبيته والإيمان بألوهيته، والإيمان بأسمائه وصفاته.

# منزلة العلم بأسماء الله وصفاته من الدين:

وتوحيد الله به أحد أقسام التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات (٢).

فمنزلته في الدِّين عالية وأهمِّيته عظيمة، ولا يمكن أحداً (٣) أن يعبد الله

 <sup>(</sup>١) أدلة وجود الله أكثر من أن تحصر ولأهل السنة والجماعة طريقة تخالف طريقة المتكلمين في إثبات وجود الله ها.

انظر منهج أهل السنة ومنهج الأشاعرة في التوحيد لخالد نور وموقف ابن تيمية من الأشاعرة د. عبد الرحمن المحمود.

<sup>(</sup>٢) أنواع التوحيد سنذكرها في المحلق.

<sup>(</sup>٣) مفعول به منصوب ليمكن، والفاعل هو المصدر المؤول من أن وما دخلت عليه.

على الوجه الأكمل (١) حتى يكون على علم بأسماء الله تعالى وصفاته، ليعبده على بصيرة، قال الله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ الْأَشَاءُ لَلْمُسْنَى فَآدَعُوهُ بِهَا ﴾ [الاعراف: ١٨٠] وهذا يشمل دعاء المسألة ودعاء العادة (٢).

- فدعاء المسألة: أن تقدم بين يدي مطلوبك من أسماء الله تعالى ما يكون مناسباً مثل أن تقول: «يا غفور اغفر لي، ويا رحيم ارحمني، ويا حفظني»... ونحو ذلك(٣).

 <sup>(</sup>١) لم يقل المؤلف على الوجه الواجب وإنما قال على الوجه الأكمل لأن الواجب هو عبادة الله، إلا أن الأكمل هو أن يكون على علم بالأسماء والصفات.

<sup>(</sup>٢) ذهب كثير من المفسرين إلى أن المراد من الآية هو أن يسمى الله في الدعاء أي دعاء المسألة في تعريف المؤلف إلا أن المحققين على أن الدعاء نوعان: دعاء مسألة ودعاء عبادة وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم واختاره السعدي في تفسيره (٢/ ١٧٤) وقد درج المؤلف على هذا التقسيم وسيأتي تفصيل الكلام على هذه المسألة في الملحق.

وقد استدل الألوسي على أن المراد هو التسمية قولنا: دعوته زيداً أو بزيد أي سميته. انظر تفسير الآلوسي (٩/ ١٢١)، حاشية الجمل على الجلالين (٣/ ١٤٦).

وتفسير الشربيني (١/ ٥٣٩)، وحاشية محي الدين زاده (٢/ ٢٨٦) وحاشية الشهاب على البيضاوي (٤٠٨/٤).

<sup>(</sup>٣) قوله يقدم من الأسماء ما يكون مناسباً أي ما يليق به كالأمثلة التي ضربها المؤلف، وكقولنا: يا هادي اهدني أو يا تواب تب علي وغير ذلك، لكن لو خالف وقال: اللهم اغفر لي إنك أنت المنتقم وأعطني فأنت الضار المانع فإنه لم يرتكب محرماً في الدعاء إلا أنه لم يتبع الأكمل كما هو ظاهر كلام ابن العربي (٨١٦/٢).

أما الإلحاد في الأسماء فإنه هو المحرم كما سيأتي وقال القاسمي في تفسيره (٧/ ٣٨) في قوله تعالى (فادعوه بها).

المعنى: سموه بها، وفي ذلك أمر بدعائه بالأسماء الحسنى وهو أمر ندب إذا حمل على التلاوة بالتسعة والتسعين وحث على ذلك في الحديث عنه على وإن أريد التسمية بما فيه مدح دون ما فيه إلحاد فذلك للوجوب.

وقد نبه ابن العربي إلى أن بعض أسمائه عامة تصلح لأن يدعى بها في كل موضع وفي كل الأمور مثل: الله، والرب وقد تبعه على ذلك القرطبي (٣٢٧/٧).

وانظر الأسماء والصفات للأشقر ص ٣٤، وسيأتي تفصيل الأسماء في القاعدة السابعة.

- ودعاء العبادة: أن تتعبد لله تعالى بمقتضى هذه الأسماء، فتقوم بالتوبة إليه، لأنه التواب، وتذكره بلسانك، لأنه السميع، وتتعبد له بجوارحك؛ لأنه البصير، وتخشاه في السر؛ لأنه اللطيف الخبير وهكذا(١)

#### سبب تأليف هذا الكتاب:

ومن أجل منزلته هذه، ومن أجل كلام الناس فيه بالحق تارة وبالباطل الناشيء عن الجهل أو التعصب تارة أخرى (٢)، أحببت أن أكتب فيه ما تيسر من القواعد (٣) راجياً من الله تعالى أن يجعل عملي خالصاً لوجهه مُوافقاً لمرضاته نافعاً لعباده.

ب ـ كلام باطل وهو ناشيء عن أمرين:

الأول: الجهل.

الثاني: التعصب.

وبعد أن كتب المؤلف هذه القواعد وأقام الأدلة عليها فإنه جدير بمن كان جاهلاً أن يتعلم، وبمن كان متعصباً أن يرجع إلى هداه وكل ذلك توفيق من الله.

ملاحظة: من الذين تكلموا بالباطل في هذا الباب هشام البدراني في كتابه الحكم الشرعي في بحث أسماء الله وصفاته المطبوع ١٤١٩ه زعم في ص٥ من كتابه أن الشيخ ابن عثيمين أتى في كتابه شرح الواسطية بغرائب وعجائب يحار به النبيه وأنه لا يستحق الرد لأنه رأي لا يعتد به، وفي ص١٧٨ حرم شرح أسماء الله وصفاته أو التعليق عليها وفي ص١٩٣ وص٤١ حكم بالكفر على من يثبت لله الوجه واليد والعين والرجل والإصبع. ورأيه هذا هو الذي لا يستحق أن يرد عليه لأنه لا يعتد به لمخالفته معتقد أهل السنة.

(٣) القواعد جمع قاعدة وهي في اللغة: الأساس، فقاعدة كل شيء هي أساسه ومن ذلك
قواعد البيت أي أسسه وهي في الأمور الحسية إلا أنها استعملت في الأمور المعنوية
ومن ذلك قواعد العلوم.

 <sup>(</sup>١) قد فصلنا المسألة وبينا معنى الدعاء لغة واصطلاحاً والفرق بين دعاء المسألة ودعاء العبادة وأيهما أفضل في الملحق.

 <sup>(</sup>٢) في هذه العبارة ذكر المؤلف سبب تأليف الكتاب وهو أمران:

الأول: للمنزلة العظيمة على اعتبار أنه السبب في عبادة الله على الوجه الأكمل إذ أن الإنسان لا يدعو ربه إلا بالأسماء الحسني وهذه الدعوة لا تأتي إلا إذا عرف معاني تلك الأسماء.

الثاني: لكلام الناس في الأسماء والصفات وكلامهم قسمان:

أ\_كلام حق.

# وسَمَّيْتُه «القواعد(۱) المثلى(۲) في صفات الله تعالى وأسمائه الحسنى»(۹).

= انظر الصحاح (٢/ ٥٢٥) ومعجم مقاييس اللغة لابن فارس (٥/ ١٠٨).

وأما القاعدة اصطلاحاً فقد ذكرها علماء الأشباء والنظائر واختلفوا هل هي كلية أو أغلبية على جزئياتها إلا أن القاعدة النحوية والأصولية قاعدة كلية كالفاعل مرفوع والأمر إذا تجرد عن القرائن أفاد الوجوب والقواعد التي أتى بها المؤلف في الأسماء والصفات لا شك أنها قواعد كلية ويكون معناها (حكم كلي ينطبق على جزئيات كثيرة) وهذا واضح من خلال دراسة القواعد.

وهنا يرد سؤال وهو لماذا لم يقل المؤلف: الضوابط بدلاً من القواعد مع أن كلاً منهما شمل جزئيات كثيرة؟

والجواب هو أحد أمرين:

الأول: إما أن القاعدة تستخدم بمعنى الضابط والضابط بمعنى القاعدة وهو ظاهر كلام تاج الدين ابن السبكي في الأشباه (١١/١).

الثّاني: أو أن القاعدة تجمع فروعاً في أبواب شتى كالأمور بمقاصدها وأما الضابط فهو يشمل فروعاً في باب.

ولاً شك أن القواعدٌ في الأسماء والصفات كلية كما ذكر، ولهذا ناسب التعبير بها.

(١) القواعد فيها إعرابان:

أـ أنه مفعول به منصوب بالفتحة.

ب \_ أن اسم الكتاب بكامله في محل نصب على الحكاية وتكون كلمة القواعد مرفوعة على الأصل.

انظر شرح تسهيل ابن مالك لابن عقيل (٣/ ٤٦)، وشرح التسهيل للسليسلي (٢/ ٩١١). وقال ابن مالك في الكافية:

(٢) المثلى: على وزن فعلى مؤنث الأمثل، كالكبرى تأنيث الأكبر، والأمثل هو الأفضل يقال هذا أمثل من فلان أي أفضل.

والقواعد وصفت بأنها أفضل من غيرها أي من الجزئيات إذ لا يمكن حصرها بخلاف القاعدة. وانظر المحيط في اللغة لابن عباد (١٥٠/١٥).

(٣) قدم المؤلف الصفات على الأسماء لسبين:

أن الخلاف بين الأسماء في الأمة قليل بخلاف الصفات ولهذه الأهمية قدمها.
 ب - جرت العادة وصف الأسماء بالحسنى فأخر الحسنى مراعاة للسجع.

# ملحق المقدمة

# ذكرنا في الحاشية على مقدمة المؤلف أننا سنتكلم في الملحق على أمرين:

١ ـ أنواع التوحيد.

٢ \_ دعاء المسألة ودعاء العبادة، والفرق بينهما، وأيهما أفضل.

# أولاً: أنواع التوحيد

ينقسم التوحيد إلى ثلاثة أقسام:

۱ \_ توحيد «الربوبية».

٢ ـ توحيد «الألوهية».

٣ \_ توحيد الأسماء والصفات.

#### ١ ـ توحيد الربوبية:

ومعناه اعتقاد أنه تعالى رب السموات والأرض، وخالق من فيهما وما فيهما، ومالك الأمر في هذا العالم كله، لا شريك له في ملكه، ولا معقب عليه في حكمه، وهو وحده رب كل شيء، ورازق كل حي، ومدبر كل أمر، وهو وحده الخافض الرافع، المعطي المانع، الضار النافع، المعز المذل، وكل من سواه وما سواه لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعاً ولا ضراً إلا بإذن الله ومشيئته.

وهذا القسم من التوحيد لم يجحده إلا الماديون الملحدون الذين ينكرون وجود الله تعالى، كالدهريين قديماً، والشيوعيين في عصرنا، ومثل الماديين «الثنوية» الذين يعتقدون أن للعالم إلهين إلها للنور وإلها للظلمة،

أما معظم المشركين كالعرب في الجاهلية فكانوا يعترفون بهذا النوع من التوحيد ولا ينكرونه كما حكى عنهم القرآن.

﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّنَ خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لِبَعْوَلُنَ اللَّهُ ﴾ ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّن زَلَ مِن السَّمَلَةِ مَلَّة فَأَخَيا هِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾ ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّن زَلَ مِن السَّمَلَةِ مَلَّة فَأَخَيا هِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾ ﴿ وَلَهُ لِمِن الْمَارِضِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللَّ

فهذه أجوبة المشركين تدل على أنهم يقرون بربوبية الله تعالى للكون، وتدبيره لأمره، وكان مقتضى إيمانهم بربوبيته تعالى للكون أن يعبدوه وحده ولا يشركوا بعبادة ربهم أحداً، ولكنهم أنكروا القسم الآخر من التوحيد هذا وهو توحيد الإلهية أو الألوهية.

## ٢ \_ توحيد الألوهية:

ومعنى توحيد الألوهية إفراد الله تعالى بالعبادة والخضوع والطاعة المطلقة، فلا يعبد إلا الله وحده ولا يشرك به شيء في الأرض أو في السماء، ولا يتحقق التوحيد مالم ينضم توحيد الألوهية إلى توحيد الربوبية فإن هذا وحده لا يكفي، فالعرب المشركون كانوا يقرون به ومع هذا لم يدخلهم في الإسلام، لأنهم أشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً واتخذوا مع الله آلهة أخرى، زعموا أنها تقربهم إلى الله زلفى أو تشفع لهم عند الله.

والنصارى لم ينكروا أن الله رب السموات والأرض، ولكنهم أشركوا به المسيح عيسى واتخذوه إلها من دون الله، واعتبر القرآن هؤلاء وأولتك كفاراً تحرم عليهم الجنة ويخلدون في النار.

ومنذ أقدم العصور ضل الناس عن هذا التوحيد فعبدوا من دون الله آلهة شتى، عبد قوم نوح ودا وسواع ويغوث ويعوق ونسرا..، وعبد قوم ابراهيم الأصنام...، وعبد قدماء المصريين العجل...، وعبد الهندوس

البقر...، وعبد أهل سبأ الشمس...، وعبد الصابئون الكواكب...، وعبد المجوس النار...، وعبد العرب الأوثان والحجارة...، وعبد النصارى المسيح وأمه...، وعبدوا الأحبار والرهبان من دون الله فهؤلاء كلهم مشركون، لأنهم لم يفردوا الله تعالى بالعبادة التي لا تستحق لأحد غيره وأما تفصيل أنواع العبادة فيمكن الرجوع إلى كتاب التوحيد للإمام محمد بن عبد الوهاب وما ذكره الشراح.

## ٣ \_ توحيد الأسماء والصفات:

ومعنى هذا القسم من التوحيد إفراد الله تعالى بأحسن الأسماء وأكمل الصفات التي لا تنبغي لأحد غيره.

فكل ما وصف الله تعالى به نفسه أو وصفه به رسوله الكريم من الأسماء الحسنى والصفات العليا، نثبته لله تعالى بلا تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل.

فهو سببحانه في صفاته وأسمائه كما هو في ذاته تعالى، ليس له ند ولا شريك ولا شبيه:

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ اللَّهُ العَسَمَدُ ۞ لَمْ يَكِذِ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُنُ لَمُ كَفُوا أَحَدُ ۞ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَى يَ ثُوهُو السَّيبِ عُ الْبَصِيرُ ﴾ .

# الفرق بين توحيد الربوبية والألوهية

#### توحيد الربوبية:

- ١ \_ هو اعتقاد أن خالق الكون ومدبره واحد هو الله تعالى.
  - ٢ \_ هو اعتقاد قلبي فقط.
- ٣ \_ هو يقتضي توحيد الألوهية لأنه كالسبب له والبرهان عليه.
- ٤ جلي مستقر في النظر يقر به أكثر الناس ومن ثم اعتمد عليه الرسل في دعوتهم لتوحيد الألوهية.

الإقرار به لا يدخل في الإسلام إلا إذا اقترن بتوحيد الألوهية، فقد أقر به المشركون ولم يدخلهم في الإسلام، لما جحدوا توحيد الألوهية وعبدوا غير الله.

# توحيد الألوهية:

- ١ ـ هو إفراد الخالق بالعبادة والطاعة والرغبة والرهبة. . . إلخ.
- ٢ ـ اعتقاد وعمل وتوجه وسلوك وانقياد تابع لما استقر في القلب.
- ٣ هو لازم لتوحيد الربوبية ونتيجة حتمية له فما يستحق أن يعبد أو يطاع
   إلا خالق الكون ومدبره.
- ٤ دقيق ضل عنه كثير من الناس ومن ثم كانت عناية الرسل به كان أول ما
   دعوا الناس إليه.
- لب الإسلام وتحرير الفرد من كل عبودية لغير الله وتقرير المساواة بين
   الناس وسبب السيادة في الدنيا والنجاة في الآخرة(١).

#### ٢ - دعاء المسألة ودعاء العبادة

تكلم الشيخ ابن عثيمين حفظه الله في مقدمة كتابه عن الفرق بين دعاء المسألة ودعاء العبادة، وزيادة في الإيضاح أقول:

#### الدعاء لغة يطلق على معان منها:

۱ ـ الطلب والسؤال<sup>(۲)</sup>.

٢ ـ العبادة: وممن صرح بهذا المعنى أبو إسحاق الزجاج

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد المقرر على المعهد الديني في قطر.

<sup>(</sup>٢) المخصص لابن سيده (١٣/ ٨٨).

نزهة الأعين النواظر لابن الجوزي ص٢٩٤.

الوجوه والنظائر للدامغائي، تحقيق محمد الزفيني (١/ ٣٣٥).

والكليات لأبي البقاء الكِفوي ص ٤٤٦.

(ت سنة ٣١١هـ) فإنه قال في قوله تعالى: ﴿ أَجِيبُ دَعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦] (الدعاء لله ﷺ على ثلاثة أضرب، فضرب منها توحيده والثناء عليه، كقولك، يا الله لا إله إلا أنت، وقولك: ربنا لك الحمد (١) وصرح به الدامغاني ت سنة ٤٧٨هـ حيث قال: إن من معاني الدعاء العبادة ومنه قوله تعالى ﴿ قُلْ أَندَّعُوا مِن دُونِ اللهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَعَمُرُنا ﴾ يعني: انعبد (٢) وصرح به ابن الجوزي ت سنة ٥٩٧ حيث قال إن من معاني الدعاء هو العبادة (٣).

وصرح به السمين الحلبي ت سنة  $707هـ^{(3)}$ ، والفيروز آبادي ت سنة  $107 ه.^{(6)}$  وللدعاء معان أخرى ذكرها أهل اللغة وأصحاب الوجوه والنظائر (7).

#### الدعاء باعتبار معناه:

اختلفت عبارة العلماء في تقسيم الدعاء باعتبار معناه إلا أنه ليس بينهما اختلاف كبير وتباين، وأدق من قسمه هو شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وهو أن الدعاء قسمان:

١ \_ دعاء مسألة وطلب.

۲ ـ دعاء عبادة وثناء<sup>(۷)</sup>.

كما ذكره في تعليقه على كتاب صيانة الإنسان عن وسوسة زيني دحلان ص٤٣٥.

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للزجاج (١/ ٢٥٥) وانظر الدعاء للعروسي (١٠٨/١).

<sup>(</sup>٢) الوجوه والنظائر (١/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) نزهة الأعين النواظر لابن الجوزي ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٤) عمدة الحفاظ (٢/ ١١).

<sup>(</sup>٥) بصائر ذوى التمييز (٢/ ٦٠١).

<sup>(</sup>٦) انظر المراجع السابقة.

 <sup>(</sup>۷) الفتاوی (۱/ ۲۳۷)، وبدائع الفوائد (۳/ ۲).
 ویلاحظ آن البعض قسم الدعاء إلى دعاء عبادة، ودعاء عادة وهذا التقسيم لرشيد رضا

## أولاً: دعاء المسالة:

عرفنا حقيقة الدعاء في اللغة وأنها تطلق على المسألة والطلب كطلب ما ينفع الداعي، وطلب ما يكشف الضر ويرفعه.

أما دعاء المسألة بالنسبة للأسماء الحسنى فهو: سؤال الله في كل مطلوب بما يناسب ذلك المطلوب، والتوسل إلى الله بالأسماء في الدعاء فيقول الداعي: اللهم اغفرلي وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم، وتب علي يا تواب، وارزقني يا رزاق ونحو ذلك(١).

### ثانياً: دعاء العبادة:

عرفنا أن من معاني الدعاء في اللغة هو العبادة، وأما دعاء العبادة بالنسبة للأسماء الحسنى، فهو التعبد لله سبحانه وتعالى، والثناء عليه بأسمائه الحسنى، فكل اسم يتعبد به بما يقتضيه ذلك الاسم، فيقوم بالتوبة إليه لأن من أسماء الله التواب، وتخشاه في السر لأن من أسمائه اللطيف الخبير وهكذا(٢).

سؤال: لقد ورد في القرآن آيات كثيرة فيها لفظ الدعاء فكيف نفرق بين دعاء المسألة والعبادة منها أو ما هو الضابط في معرفة دعاء المسألة ودعاء العبادة؟

قبل أن نذكر الضابط أحب أن أبين أن تقسيم الدعاء إلى نوعين لا يعني أنهما متضادان بحيث أنه لا يدل إلا على النوع الذي أريد به، بل معناه أنه في تلك الحالة دلالته على أحد النوعين أظهر، ويدل على النوع الآخر إما بدلالة الالتزام، أو بدلالة التضمن، وعلى النوع الذي فيه أظهر بدلالة المطابقة (٣).

<sup>(</sup>۱) أسماء الله لعبد الله الغصن ص١٢٧، وتفسير الألوسي (٩/ ١٢١). وحاشية الجمل على الجلالين (٣/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) أسماء الله للغصن ص١٢٧ ومقدمة كتاب المؤلف.

 <sup>(</sup>٣) دلالة المطابقة والتضمن والالتزام سنذكرها في مبحث خاص لأن المؤلف قد ذكرها في الكتاب.

فإذا أريد بالدعاء دعاء المسألة والطلب فإنه يدل على دعاء العبادة بطريق التضمن لأن الداعي دعاء المسألة عابد لله تعالى بسؤاله ومتضرع إليه وأما إذا أريد بالدعاء دعاء العبادة فإنه يدل على دعاء المسألة بطريق دلالة الالتزام لأن العابد لله كالذي يذكر الله مثلاً هو في الحقيقة سائل، وإن كان لا يأتي بلفظ السؤال كالذي يطوف على بعض الأبواب والأسواق ليدعو الناس يكون سائلاً وإن حذف لفظ السؤال.

وبهذا يتبين أن نوعي الدعاء متلازمان ويندفع بهذا التقرير ما يردده بعض المخالفين من أن الآيات الواردة في التحذير من دعاء غير الله ـ المراد بها دعاء العبادة فقط وليس المراد بها السؤال والطلب فلا يدخل فيها طلب الشفاعة من الأموات والتوسل بهم بل ولا دعاؤهم والاستغاثة بهم هكذا زعموا(١).

#### ضابط دعاء العبادة:

ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية كَالله ما يمكن اعتباره ضابطاً للآيات التي يكون فيها حمل الدعاء على العبادة أظهر فقال: «وكل موضع ذكر فيه دعاء المشركين لأوثانهم فالمراد به دعاء العبادة المتضمن<sup>(٢)</sup> دعاء المسألة فهو في دعاء العبادة أظهر لوجوه ثلاثة:

أحدها: أنهم قالوا: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣] فاعترفوا بأن دعاءهم إياهم عبادتهم لهم.

الثاني: أن الله تعالى فسر هذا الدعاء في موضع آخر كقوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ لَمُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعَبُدُونَ ﴾ ﴿ وَقِيلَ لَمُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعَبُدُونَ ﴾ [الشعراء: ٩٣ ـ ٩٣].

<sup>(</sup>١) الدعاء للعروسي (١/٦/١). وانظر شرح كتاب التوحيد للشيخ ابن عثيمين فغيه تفصيل أنواع العبادة.

 <sup>(</sup>٢) أي المستلزم عند المناطقة ولم يرد بهذا التضمن باصطلاح المناطقة، انظر الدعاء للعروسي (١/٣٢١).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَسَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُرُ اللَّهِ كَسَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُرُ

وقوله تعالى: ﴿لاَ أَعَبُدُ مَا يَعْبُدُونَ ۞﴾ [الكافرون: ٢] وهو كثير في القرآن فدعاؤهم لآلهتهم هو عبادتهم لها.

الثالث: أنهم كانوا يعبدونها في الرخاء فإذا جاءتهم الشدائد دعو الله وحده وتركوها، ومع هذا فكانوا يسألونها بعض حوائجهم ويطلبون منها وكان دعاؤهم لها دعاء عبادة ودعاء مسألة(١).

## سؤال: هل الأفضل دعاء المسألة أم دعاء العبادة؟

العلماء قد اختلفوا في الجواب على ثلاثة أقوال:

- ١ \_ أن دعاء العبادة أفضل.
- ٢ \_ أن دعاء المسألة أفضل.
- ٣ ـ التفصيل والقول بأن ذلك يختلف بحسب الأشخاص والأحوال.

#### الله الفريق الأول(١):

أ ـ قوله ﷺ: «أحب الكلام إلى الله أربع سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكب "(٢).

ب ـ وقوله ﷺ عند ما سئل أيّ الكلام أفضل؟ قال: «ما اصطفى الله لملائكته أو لعباده: سبحان الله ويحمده»(٤).

ج - إن دعاء العبادة حق الرب ووصفه، ودعاء المسألة حظ العبد ومصلحته، فالشيء يشرف بحسب متعلقه.

الفتاوی (۱۵/۱۳)، وبدائع الفوائد (۳/٤).

 <sup>(</sup>۲) انظر هذه الأدلة في مدارج السالكين: (۱/ ۷۰ ـ ۷۷)، وبدائع الفوائد: (۲/ ۱۹۰)،
 والوابل الصيب: ۱۸۲، والفتاوى: (۲۲/ ۳۷۹ ـ ۳۸۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المستد: (٥/ ٢٠)، ومسلم: (٣/ ١٦٨٥) رقم ٢١٣٧ واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: (٢٠٩٣/٤) رقم ٢٧٣١.

- د \_ إن دعاء العبادة لا يكون إلا من مخلص وأما دعاء المسألة فيكون من مخلص وغير مخلص لأن الله تعالى يسأله من في السموات والأرض والكفار يسألون الله فيجيبهم.
- هـ ولأن العبادة شكر لنعمة الله تعالى والله يحب أن يشكر، وأما الدعاء فهو طلب لفعله وتوفيقه، ويحصل بالشكر لله وعبوديته التوفيق والإعانة فكان الأولى الالتزام بالشكر حتى يحصل له الأمران ويشير إلى هذا قوله ويله في الحديث القدسي: «من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطي السائلين» (١). ولهذا كان المستحب في الدعاء أن يبدأ الداعي بحمد الله تعالى والثناء عليه بين يدي حاجته ثم يسأل حاجته.
- و \_ ثم إن العبادة هي الغاية المطلوبة لذاتها وهي التي خلقنا من أجلها، والسؤال وسيلة إليها والمقاصد والغايات أشرف من الوسائل.
- ز\_ إن العلماء يختلفون في العاجز عن الفاتحة هل يقوم الدعاء المحض وهو دعاء المسألة مقام الذكر.
  - إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة الدالة على فضل دعاء الثناء والعبادة.

#### أدلة الفريق الثاني:

أ \_ قوله ﷺ: «الدعاء هو العبادة» (٢).

ب .. وصفه ﷺ: الدعاء بأنه مخ العبادة وأن ذلك لكونه يستدعي مزيد حضور قلبيّ دون سائر العبادات التي يغلب على المتعبد بها الغفلة والسهو.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي وقال: حسن غريب (٥/٥٥)، ورواه الدارمي (٣٣٥٦)، والبيهقي في الأسماء والصفات (١٣٣٥)، وضعفه الألباني في السلسلة برقم (١٣٣٥)، وذكره ابن الجوزي في الموضوعات ولم يصب (٣/ ٤٢١).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في الأدب المفرد رقم (۷۳۵) ورواه الترمذي (۳۸٦/۵) وقال: حسن صحيح والحاكم (۱/٦٦) وصححه ووافقه الذهبي، وصححه النووي في الأذكار ص ٣٤٥ وجوّد استاده ابن حجر في الفتح (۱/٤٩)، وحسنه السخاوي كما في الفتوحات الربانية (٧/ ١٩١)، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير رقم (٣٤٠٧).

ج ـ إن الدعاء فيه غاية التذلل والخضوع وإظهار الفاقة وذل العبودية وعز الربوبية.

د ـ إن كل داع عابد ولإ ينعكس.

هذه هي أهم العلل التي فضلوا من أجلها الدعاء على غيره من أنواع العبادات كما ذكرها الزبيدي مؤيداً بها هذا القول<sup>(١)</sup>.

ويمكن أن يستدل لهم بالأحاديث التالية زيادة على الحديثين الماضيين:
١ - قوله على فيما رواه أبو هريرة رضي الله من الله من الله على الله من الله على الله من الله على الله من

٢ - حديث ابن عباس مرفوعاً: «أفضل العبادة الدعاء» وقرأ: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ النَّهُ وَقَالَ رَبُّكُمُ النَّهُ وَقَالَ رَبُّكُمُ النَّهُ وَقَالَ رَبُّكُمُ النَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

٣ ـ حديث عائشة و قالت: سئل النبي على: «أي العبادة أفضل؟ قال: دعاء المرء لنفسه»(٤).

#### القول الثالث:

وهو القول الراجح: إن الأفضل يتنوع باعتبارات ومع ذلك إذا نظر بدون اعتبار فدعاء العبادة أفضل، فجنس الدعاء الذي هو ثناء وعبادة أفضل من جنس الدعاء الذي هو سؤال وطلب وإن كان المفضول قد يفضل على الفاضل في موضعه الخاص بسبب وبأشياء أخرى، فالمفضول له أمكنة وأحوال يكون فيها أفضل من الفاضل.

<sup>(</sup>١) اتحاف السادة: (٤/٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في الأدب المفرد رقم ۷۳۳، والترمذي: رقم ۳۳۷۰، وابن ماجة: (۲/ ۱۲۳۸)، رقم ۲۲۸۹، وأحمد في المسند: (۲/ ۳۲۲)، والحاكم: (۱/ ۲۲۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم: (١/ ٢٦٧)، وصححه ووافقه الذهبي، وحسنه الألبائي في الصحيحة: ١٦/٤ رقم ١٥٧٩، وصححه في صحيح الجامع: (١/ ٢٥١) رقم (١١٢٢)، وله شاهد من حديث أبي هريرة أخرجه ابن عدي في الكامل: (١٧٤٣/٥) وضعفه.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في الأدب المفرد ص١٥٤، والحاكم في المستدرك وصححه (١/٧٢).

قال ابن القيم كله: جنس الذكر أفضل من جنس الدعاء من حيث النظر إلى كل منهما مجرداً، وقراءة القرآن أفضل من الذكر، والذكر أفضل من الدعاء، هذا من حيث النظر إلى الكل مجرداً وقد يعرض للمفضول ما يجعله أولى من الفاضل بل يعينه فلا يجوز أن يعدل عنه إلى الفاضل وهذا كالتسبيح في الركوع والسجود فإنه أفضل من قراءة القرآن فيهما بل القراءة فيهما منهي عنها نهي تحريم أو كراهة وكذلك التسبيح والتحميد والتشهد والذكر عقيب السلام من الصلاة، أفضل من القراءة ().

وقد ذكر شيخ الإسلام ضابطاً لتفاضل العبادات وتنوع ذلك(٢).

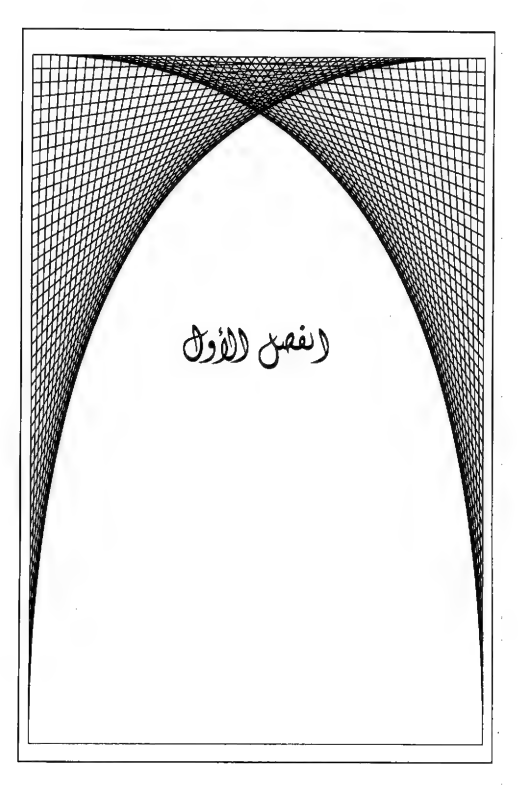


<sup>(</sup>١) الوابل الصيب: ١٨٢ ـ ١٨٨، ومدارج السالكين: ١٨٨ ـ ٩، وزاد المعاد: (٢٦/١).

<sup>(</sup>٢) انظر الفتاوى (٣٠٩/٢٢)، والدعاء للعروسي (١١٦/١)، ويقول الشيخ ابن عثيمين في منظومة القواعد: ورب مفضول يكون أفضلا وقال في شرحه ص ٣٥: فقراءة القرآن أفضل من الذكر، وإذا أذن المؤذن كانت المتابعة أفضل، ويقول السيوطي في ألفيته:

وقد يعرض للمفوق ما يجعله مساوياً أو فائتاً









# الفصل الأول قواعد في أسماء الله تعالىٰ

#### القاعدة الأولى

أسماء الله كُلُّها حُسْنى(١) أي: بالغة في الحُسْن غايته(٢). قال الله

(۱) على وزن فعلى، مؤنث الأحسن وذهب ابن الوزير إلى أنها جمع للأحسن ولم نجد هذا لغير ابن الوزير بعد البحث في كتب اللغة والنحو والصرف بل أنهم لم يذكروا فعلى بضم فسكون في أوزان المجموع البتة لا في باب المقصور والممدود ولا في باب جمع التكسير ولم نعثر على أحد ذكره من المفسرين والشراح وإنما يذكرون أن الحسنى إما مؤنث الأحسن وإما مصدر وصف به كالذكرى.

وانظر تفسير ابن عاشور (٨/ ١٨٦).

وقال في إيثار الحق على الخلق ص١٧:

وذلك أن الحسن من صفات الألفاظ ومن صفات المعاني، فكل لفظ له معنيان حسن وأحسن، فالمراد الأحسن منهما، حتى يصبح جمعه على حسنى ولا يفسر بالحسن منهما إلا الأحسن لهذا الوجه.

هذا وقد وصف الله أسماءه بالحسنى في أربعة مواضع هي:

أ - ﴿ رَبُّو الْأَصْآةُ الْمُسْنَى فَآدَعُوهُ بِهَا ۚ وَذَرُوا الَّذِينَ بَلْحِدُونَ فِى أَسْتَنَهِوْ. سَيُجَزّوْنَ مَا كَانُوا يَسْتَلُونَ إِنَّ أَسْتَنَهُوهُ سَيُجَزّوْنَ مَا كَانُوا يَسْتَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

ب \_ ﴿ فُلُ آدَعُوا اللَّهُ أَو آدَعُوا ٱلرَّحْمَنُّ أَيًّا مَّا تَدْعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْمَةُ ﴾ [الإسراء: ١١٠].

ج - ﴿ أَلَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا مُثَّرِ لَهُ ٱلْأَسْنَائِهُ لَلْمُسْنَىٰ ۞ ﴿ [طه: ٨].

د \_ ﴿ هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَادِئُ الْمُعَمِّرُ لَلَّ الْأَسْعَالُهُ الْحُسْنَ يُسَيِّعُ لَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَعُو الْمُعْنَ يُسَيِّعُ لَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْمُعْنَ يُسَيّعُ لَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْمُعْنَ يُسَيّعُ لَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْمُعْنَ يُسَيّعُ لَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْمُعْنَ لِيَالِمُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللللَّالِي الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّمْع

ووجه الحسن في أسماء الله أنها دالة على مسمى الله، فكانت حسنى لدلالتها على أحسن وأعظم وأقدس مسمى وهو الله على .

انظر تفسير فتح البيان لصديق حسن خان (٥/ ٨٢) والأسئلة والأجوبة الأصولية للسلمان ص٢٦.

(٢) قبل إن المؤلِّف لو عبر بـ (كماله) بدلاً من (غايته) كان أولى والجواب أن المؤلف قد=

تعالى: ﴿ وَيَتَّوِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْنَى ﴾ [الأعراف: ١٨٠] وذلك لأنها مُتَضَمَّنة لصفات كاملة (١) لا نقص فيها بوجه من الوجوه لا احتمالاً ولا تقديراً (٢).

مثال ذلك: «الحي» اسم من أسماء الله تعالى مُتَضَمِّنٌ للحياة الكاملة التي لم تُسْبَق بعدم ولا يَلْحَقُها زوال(٣)، الحياة المستلزمة لكمال الصفات من العلم والقدرة والسمع والبصر وغيرها.

ومثال آخر: «العليم» اسم من أسماء الله مُتَضَمَّنُ للعلم الكامل الذي لم يُسبق بجهل ولا يلحقه نسيان. قال الله تعالى: ﴿عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِتنَبِ لَا يَضِلُ رَبِي وَلَا يَسَى ﴾ [طه: ٥٦] العلم الواسع المحيط بكل شيء جملة وتفصيلاً سواء ما يتعلق بأفعاله أو أفعال خلقه. قال الله تعالى: ﴿ فَي وَعِندَهُ مَفَاتِعُ الْفَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلّا هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَيَةِ إِلّا يَصَلَمُهَا وَلا حَبّة فِي طُلْمُن الْأَرْضِ وَلا رَطْبِ وَلا يَابِسِ إِلّا فِي كِنْ مُعْينِ فِي اللّهِ وَمُناقِرَعُهُا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَعُا وَلَالاً عِلَى اللّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَعُا وَلَا يَابِسِ إِلّا فِي كِنْ مُعْينِ فِي ﴾ [الانسمام: ٥٩] ﴿ فَي وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي الْأَرْضِ إِلّا عَلَى اللّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَعُا وَلَا يَشِينِ فَي اللّهَ وَوَا رَعْبِ إِلّا عَلَى اللّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَعُا وَلَا يَعْلَمُ مُسْنَقَرَعُهُا كُلُّ فِي حَبّي مُعِينٍ فَي السَّوْنَ وَاللّهُ عَلِي اللّهِ اللّهُ عَلَى اللهِ وَيْقَلَمُ مُا فِي السَّمَونَ وَالذّينِ وَلَا اللهُ عَلَى اللّهِ وَيُقَلَمُ مُا فِي السَّمَونَ وَاللّهُ عَلِيمُ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَيُقَلِمُ مُسْنَقَرَعُهُمُ مَا فِي السَّمَونَ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِنَاتِ الصَّدُودِ فَي اللّهُ عَلَى اللهِ فِي السَّمَونَ وَاللّهُ عَلِيمُ بِنَاتِ الصَّدُودِ فَي اللّهُ عَلَيْعُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَيَعْلَمُ مُا فِي السَّمَونَ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِنَاتِ الصَّدُودِ فَي النّهُ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

<sup>=</sup> قصد بهذه الكلمة أن الأسماء هي في غاية الحسن أي أكمل ما يكون من الحسن كما نقطناه عن ابن الوزير ولهذا قال تعالى (الأسماء الحسني) بصيغة التفضيل كما في حاشية الشهاب على البيضاوي (٤٠٨/٤) أي أن اسم التفضيل هنا مطلق فلم يقل أفضل من كذا، وبهذا كانت الأسماء بالغة في الحسن غايته.

<sup>(</sup>۱) وبهذا نعلم أن أسماء الله متضمنة لصفات ومعان وأما إذا لم يدل على معنى ووصف فإنه ليس اسما له كالدهر فإنه اسم جامد لا يحمل معنى إلا أنه اسم للأوقات كما سيأتى في القاعدة الثانية.

<sup>(</sup>٢) أي لا تحمل النقص لا من حيث الاحتمال اللفظي ولا التقدير الذهني وسيأتي تفصيله في الملحق.

<sup>(</sup>٣) هذا التفسير لاسم الحي ذكره الإمام الطبري في تفسيره (٣/٥) حيث قال:
أما قوله (الحي) فإنه يعني: الذي له الحياة الدائمة والبقاء الذي لا أول له يحد ولا
آخر له يؤمد، إذ كان كل ما سواه فإنه وإن كان حياً فلحياته أول محدود، وآخر
مأمود، ينقطع بانقطاع أمدها، وينقضي بانقضاء غايتها وبما قلنا في ذلك قال جماعة
من أهل التأويل اه.

مثال ثالث: «الرحمن» اسم من أسماء الله تعالى متضمن للرحمة الكاملة التي قال عنها رسول الله ﷺ: ﴿ للله أرحم بعباده من هذه بولدها» (١٠).

يعني: أم صبي وجدته في السَّبي (٢) فأخذته وألصقته ببطنها وأرضعته. ومُتَضَمَّن أيضاً للرَّحمة الواسعة التي قال الله عنها: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ هَيَّ إِلاَّعراف: ١٥٦] وقال عن دعاء الملائكة للمؤمنين: ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر: ٧].

#### [أسماء الله المقترنة]

والحُسْنُ في أسماء الله تعالى يكون باعتبار كل اسم على انفراده (٣)

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري برقم (۹۹۹ه) وهو في المجلد (۱۰/ ٤٤٠) المطبوع مع الفتح، ورواه مسلم في كتاب الرقائق من نسخة المفهم للقرطبي (۷/ ۸٤) ونص الحديث عن عمر بن الخطاب قال: قدم على رسول الله شخ سبي فإذا امرأة من السبي تبتغي إذا وجدت صبياً في السبي أخذته فألصقته ببطنها وأرضعته، فقال لنا رسول الله تخلاف في النار؟ قلنا: لا والله! وهي تقدر على ألا تطرحه فقال رسول الله شخ: قله أرحم بعباده من هذه بولدها».

وقال القاضي عياض: كذا في جميع نسخ مسلم ولرواته فيه وهم وفي كتاب البخاري: تسعى مكان تبتغي وهو وجه الكلام وصوابه.

قلت: ولا خفاء بحسن رواية تسعى ووضوحها لكن لرواية (تبتغي) وجه واضح فلا يغلط الرواة كلهم، وذلك أن تبتغي معناه: تطلب ولدها وحذف مفعوله للعلم به اهرمن المفهم للقرطبي.

<sup>(</sup>٢) السبي هو أسر الصبيان والنساء.

انظر تجرير التنبيه للنووي ص٣٤٠، والدر النقي في شرح الفاظ الخرقي لابن عبدالهادي (٣٤/٧٤٢).

<sup>(</sup>٣) وذلك كالأمثلة التي ذكرها المؤلف إلا أن هناك أسماء لا يكون الحسن بإنفراده بل بجمعه إلى غيره وهي الأسماء المزدوجة وتعريفها: هي كل اسمين اقترن أحدهما بالآخر ولولا هذا الاقترن لما دل على الكمال فكانا كالصفة الواحدة في الدلالة على المعنى الممدوح ومن أمثلتها النافع الضار، والمعطي المانع وسيأتي الكلام عليه في القاعدة التاسعة.

وهناك أسماء يكن باعتبار جمعه كمال فوق كمال كما سيذكر المؤلف. وحاصل ذلك أن هناك قسمين من الأسماء الحسني وهي:

ويكون باعتبار جمعه إلى غيره (١)، فيحصل بجمع الاسم إلى الآخر كمال فوق كمال (٢).

مثال ذلك: «العزيز الحكيم» فإن الله تعالى يجمع بينهما في القرآن كثيراً (٣).

فيكون كل منهما دالاً على الكمال الخاص الذي يَقْتَضِيه وهو العِزَّة في العزيز (٤) والحُكُم والحِكُمة (٥) في الحكيم والجمع بينهما دالٌ على كمال آخر وهو: أن عِزَّته تعالى مقرونة بالحكمة فعزته لا تقتضي ظلماً وجوراً وسُوء فعل كما قد يكون من أعِزًاء المخلوقين (٦) فإنَّ العزيز منهم قد تأخذه العزة

ا - أسماء يكون الحسن باعتبار انفراده وبإعتبار جمعه يزيد كمالاً فوق كمال.
 ٢ - أسماء لا يكون الحسن إلا بإعتبار جمعه وسيأتي تفصيله في القاعدة التاسعة من قواعد الأسماء.

<sup>(</sup>١) كالمثال الذي ذكره المولف وسنذكر في الملحق أمثلة أخرى كثيرة.

<sup>(</sup>٢) أي أن باقتران الإسمين دل على معنى زائد على معناها الأصلى لا يدلان عليه بالاستقلال.

<sup>(</sup>٣) يقول ابن القيم في مفتاح دار السعادة (٢/ ٤٨٥) ولهذا كثيراً ما يقرن تعالى بين هذين الإسمين (العزيز الحكيم) في آيات النشريع والتكوين والجزاء ليدل عباده على أن مصدر ذلك كله عن حكمة بالغة وعزة قاهرة ففهم الموفقون عن الله في مراده وحكمته وانتهوا إلى ما وقفوا عليه ووصلت إليه أفهامهم وعلومهم وردوا علم ما غاب عنهم إلى أحكم الحاكمين ومن هو بكل شيء عليم وتحققوا يما عملوه من حكمته التي بهرت عقولهم إن لله في كل ما خلق وأمر وأثاب وعاقب من الحكم البوالغ ما تقتصر عقولهم عن إدراكه وأنه تعالى هو الغني الحميد العليم الحكيم فمصدر خلقه وأمره وثوابه وعقابه غناه وحمده وعلمه وحكمته ليس مصدره مشيئة مجردة وقدرة خالية من الحكمة والرحمة والمصلحة والغايات المحمودة المطلوبة له خلقاً وأمراً وأنه سبحانه لا يسأل عما يفعل لكمال حكمته اه.

<sup>(</sup>٤) اسم العزيز يتضمن صغة العزة.

<sup>(</sup>٥) فاسم الحكيم يدل على صفة الحكم وصفة الحكمة وبهذا نعلم أن من أسماء الله ما يكون دالاً على عدة صفات ويكون ذلك الاسم متناولاً لجميعها تناول الاسم الدال على الصفة الواحدة لها، ذكره ابن القيم في بدائم القوائد (١٦٨/١).

<sup>(</sup>٦) كالملك مثلاً أو الأمير الذي لا يعارضه أحد لكمال سلطانه وعزته.

بالإثم فيظلم ويجور ويُسيء التَّصرف (١). وكذلك حُكمُه تعالى وحِكْمَته مقرونان بالعِزِّ الكامل بخلاف حُكْمِ المخلوق وحكمته فإنهما يعتريهما الذُّل (٢).

## ملحق القاعدة الأولئ

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الأولى أننا سنتكلم في الملحق عن: 1 \_ تفصيل القول في كلام المؤلف (لا احتمالاً ولا تقديراً). ٢ \_ الأسماء المقترنة.

# أولاً: المراد من قول المؤلف (لا احتمالاً ولا تقديراً)

سوف يتضح المراد من خلال تقسيمنا الألفاظ إلى أربعة أقسام وهي:

١ ـ إما أن تدل على معنى ناقص لا كمال فيه كالعجز والفقر والعمى
 فهذا لا يجوز أن يسمى الله به فلا يسمى بالعاجز أو الفقير أو الخائن.

٢ \_ الفاظ تدل على النقص في حال وعلى الكمال في حال أي تحمل الوجهين في نفس المعنى مثل: المكر، الكيد، الاستهزاء فهذا لا يسمى الله به أيضاً فلا يقال: الماكر والمخادع والمستهزيء كما سيأتي في قواعد الصفات وهذا هو مراد المؤلف من لا احتمالاً.

٣ - ألفاظ تدل على الكمال لكن تحمل النقص بالتقدير الذهني
 كالمتكلم، والمريد، والفاعل والشائي (الذي يشاء).

مثاله: المتكلم قد يتكلم بخير وقد يتكلم بشر فلا يسمى الله به لأن أسماءه لا تحمل النقص ولو بالتقدير.

 <sup>(</sup>١) لأنه ليس له حكمة فلم يجمع بين العزة والحكمة بل هو عزيز غير حكيم وقد يوجد من يجمع بينهما فيكون قد أوتي خيراً كثيراً بخلاف عزة الله وحكمته فهما مقترنان.

 <sup>(</sup>٢) أي أن بعض الناس عنده حكمة ويضع كل شيء في موضعه ويتصرف تصرفاً حسناً لكن ليس عنده عزة وقوة التي ينفذ فيها ما أراد أما الله فلق فحكمته مقرونة بالعزة.

ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الأصفهانية ص٥: (وأما تسميته سبحانه بأنه مريد وأنه متكلم فإن هذين الاسمين لم يردا في القرآن ولا في الأسماء الحسنى المعروفة، ومعناهما حق، ولكن الأسماء الحسنى المعروفة هي التي يدعى الله بها وهي التي جاءت في الكتاب والسنة وهي التي تقتضي المدح والثناء بنفسها والعلم والقدرة والرحمة ونحو ذلك هي في نفسها صفات مدح والأسماء الدالة عليها أسماء مدح وأما الكلام والإرادة فلما كان جنسه ينقسم إلى محمود كالصدق والعدل وإلى مذموم كالظلم والكذب والله تعالى لا يوصف إلا بالمحمود دون المذموم جاء ما يوصف به من الكلام والإرادة في أسماء تخص المحمود كاسمه الحكيم والرحيم والصادق والمؤمن والمؤمن والشهيد والرؤوف والحليم والفتاح ونحو ذلك.

فلهذا لم يجئ في أسمائه الحسنى المأثورة المتكلم المريد اهـ. باختصار.

وقال الإمام ابن القيم في مدارج السالكين (٣/ ٤١٥):

(وما كان مسماه منقسماً إلى كامل وناقص وخير وشر لم يدخل اسمه في الأسماء الحسنى كالشيء والمعلوم ولذلك لم يسم بالمريد ولا بالمتكلم وإن كان له الإرادة والكلام لانقسام مسمى «المريد» و «المتكلم» وهذا من دقيق فقه الأسماء الحسنى فتأمله وبالله التوفيق) اهد. بتصرف وانظر بدائع الفوائد (١/ ١٦١).

٤ - ألفاظ دالة على غاية الكمال وليس فيها نقص أبداً لا احتمالاً ولا تقديراً وهذا هو الذي يسمى الله به كالأمثلة التي ضربها المؤلف ولمزيد من الإيضاح ننقل كلام الشيخ ابن عثيمين في شرحه على صحيح البخاري المخطوط ص١٢ حيث قال حفظه الله: (كل اسماء الله حسنى) ولذلك قال الله تعالى: (وله الأسماء الحسنى) والحسنى اسم تفضيل يقابله في المذكر أحسن يقال رجل أحسن وامرأة حسنى، وهناك قال الأسماء الحسنى فجعل الوصف وصف مؤنث لأن الأسماء جمع والجمع يوصف بالمؤنث إلا

جمع العاقل فيوصف بحسب ما يقتضيه المعنى، إن كان للذكور فجمع مذكر سالم وإن كان للإناث فجمع مؤنث سالم أما غير العاقل فإنه يجمع وصفه على جمع المؤنث، إذا أسماء الله تعالى كلها حسنى والحسنى هي المشتملة على أكمل وجوه الحسن فهي حسنى ليس فيها نقص بوجه من الوجوه فيفهم من هذه القاعدة ـ أنه لا يوجد في أسماء الله اسم يحتمل معنيين، معنى حسن ومعنى غير حسن ولهذا لم يكن من أسماء الله المتكلم ولا من أسمائه المريد مع أنه متكلم مريد، قال العلماء: لأن المتكلم من قام به الكلام والكلام قد يكون حسناً وقد يكون سيئاً وكذلك الإرادة ولهذا لا يصح أن نسمي الله بالمتكلم أو نسمي الله بالمتكلم أو نسمي الله بالمريد لكن يوصف بأنه متكلم وأنه مريد لأن باب الإخبار أوسع من باب التسمية لأن التسمية إنشاء تنشأ اسماً للمسمى الذي تريد أن تسميه لكن الإخبار مجرد خبر ليس بإنشاء ولذلك قالوا الإخبار أوسع من الإنشاء فقد يخبر عن الشيء بشيئين ولا يسمى به مثل المتكلم وحينئذ يمكن أن نقسم ما يضاف إلى الله محلة إلى أربعة أقسام:

القسم الأول: ما تضمن كمال الحسن فهذا يكون من أسمائه.

القسم الثاني: ما كان حسناً من وجه دون وجه فهذا يخبر به عنه ولا يسمى به.

القسم الثالث: ما كان محموداً في حال دون حال فهذا يوصف به في المحال التي يكون فيها محموداً ولا يسمى به على الإطلاق مثل المكر والخداع والاستهزاء والكيد هذه أوصاف إن ذكرت في مقابل من يعامل بهذه الأوصاف صارت أوصافاً محمودة ويوصف الله بها وإلا فلا فمثلاً المكر وصف الله نفسه بأنه يمكر ولكن وصفاً مقيداً بمن يمكر به فقال: ﴿وَيَعَكُّرُونَ وَصِف الله ماكر وهذا هو الفرق وَيَعَكُرُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ المنكرِينَ فولنا الله متكلم لأنه يجوز أن نقول إن الله متكلم على وجه الإطلاق لكن لا يجوز أن تقول أن الله ماكر إلا إذا قيدته فقلت ماكر بمن يمكر به لأن المكر لا يكون مدحاً إلا حيث كان في مقابل مكر آخر ليتبين به أن قوة الله في فقلت في من قوة هذا الماكر وكذلك نقول في الخداع به أن قوة الله في في المناكر وكذلك نقول في الخداع به أن قوة الله في في المناكر وكذلك نقول في الخداع

﴿ يُحَكِيمُونَ اللهَ وَهُوَ خَلِيمُهُم ﴾ فلا يصح بأن تصف الله بأنه خادع أو مخادع على وجه الإطلاق قل خادع من يخادعه كذلك المستهزئ لا يصح أن نقول الله مستهزئ على سبيل الإطلاق بل نقول مستهزيء بمن يستهزئ به وكذلك الكيد نقول إن الله لا يكيد على أحد إلا من كاد عليه لقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَكِدُونَ كَيْدًا ﴿ وَأَكِدُ كَيْدًا ﴾ .

القسم الرابع: - ما لا يصح أن ينسب لله إطلاقاً وهو ما تضمن نقصاً مطلقاً فهذا لا يصح أن يضاف إلى الله إطلاقاً مثل الخائن والعياذ بالله هذا لا يمكن أن نصف الله به مطلقاً اه.

## ثانياً: الأسماء المقترنة (١):

من يقرأ كتاب الله على يلاحظ اقتران أسماء الله الحسنى بعضها ببعض نحو الغني الحميد والسميع البصير فما سر هذا الاقتران؟

إن كل اسم من أسماء الله تعالى يتضمن صفة من صفاته سبحانه وكل صفة من صفاته صفة كمال أخرى نشأ عن خلا من صفاته صفة كمال فإذا اقترنت صفة كمال بصفة كمال أخرى نشأ عن ذلك كمال آخر غير الكمال الذي يدل عليه الإسم الواحد والصفة الواحدة مثال ذلك (الغفور الرحيم) فالمغفرة صفة كمال والرحمة صفة كمال آخر واقتران مغفرته برحمته كمال ثالث فيستحق سبحانه الثناء على مغفرته والثناء على اجتماعهما.

أضف إلى ما سبق أن اقتران الصفات الإلهية ببعضها كمال عظيم ينشأ منه خير وفضل يحتاجه ويفيد منه العباد، كاقتران الغني بالكرم مثلاً في قوله تعالى ﴿ فَإِنَّ رَبِّ غَنِيٍ كَرِيمٌ ﴾ [النمل: ٤٠] إذ من المعلوم أنه ليس كل غني كريماً وليس كل كريم غنياً وإنك لن تستفيد من الغني إذا كان بخيلاً ولا من الكريم إذا كان فقيراً وليس هناك من غني كريم غناه تام وكرمه تام إلا الله تعالى الأمر الذي يدفع بالعبد إلى الاعتماد عليه سبحانه وحده ورجائه دون غيره.

<sup>(</sup>١) من معالم التوجيد د. مروان القيسي ص٢٠٩.

إن ما سبق ليس سوى توضيح للكمال الذي ينشأ من اقتران الغني بالكرم ولا ريب أن هناك كمالات أخرى عظيمة تنشأ من اقتران أسماء إلهية أخرى بعضها ببعض.

## ومما ورد ذكره من الأسماء الحسنى مقترناً في القرآن الكريم:

١ \_ ﴿ يِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَنكَمِينَ ﴾ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ في مناكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة].

٢ \_ ﴿ اللَّهُ أَحَدُ ١ ﴿ اللَّهُ العَبَدَدُ ١ ﴾ [الإخلاص: ١ - ٢].

٣ \_ ﴿ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيثُ ﴾ [الطور: ٢٨].

٤ \_ ﴿ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٨].

٥ \_ ﴿ ٱلْحَقِّ ٱلْمُبِينِ ﴾ [النور: ٢٥].

٦ \_ ﴿ الحَكِيمُ الحَمِيْدُ ﴾ [نصلت: ٤٢].

٧ \_ ﴿ لَكُنِّكُمُ لَكُنِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٨].

٨ \_ ﴿ اَلْمَكِيدُ الْمَلِيدُ ﴾ [الحجر: ٢٥].

9 \_ ﴿ الْحَلِيْمُ الْغَفُورُ ﴾ [الإسراء: ١٤].

١٠ \_ ﴿ الْحَمِيْدُ الْمَجِيْدُ ﴾ [مود: ٧٣].

١١ \_ ﴿ ٱلْعَيُّ ٱلْقَيْوَمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

١٢ \_ ﴿ خَبِرُّ بَهِمِرًا ﴾ [الإسواء: ١٧].

١٣ \_ ﴿ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَادِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر: ٢٤].

١٤ \_ ﴿ ٱلْمُعَلِّنُنُّ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الحجر: ٨٦].

١٥ \_ ﴿ الرَّبُّ الرَّحِيمُ ﴾ [يس: ٥٨].

١٦ \_ ﴿ الرَّؤُونُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

١٧ \_ ﴿ اَلْتَكُنِ الْكِيَدِ بِي ﴾ [الفاتحة].

١٨ \_ ﴿ ٱلرَّجِيدُ ٱلْغَغُورُ ﴾ [سبا: ٢].

١٩ \_ ﴿ الرَّحِيمُ الوَّدُودُ ﴾ [مود: ٩٠].

- ٢٠ ـ ﴿ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].
- ٢١ ـ ﴿ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [آلُ عمران: ٣٤].
  - ٢٢ ﴿السَّمِيعُ القَرِيبُ﴾ [سبا: ٥٠].
- ٢٣ ـ ﴿الشَّاكِرُ الْعَلِيمُ﴾ [النساء: ١٤٧].
   ٢٤ ـ ﴿الشَّكُورُ الْحَلِيمُ﴾ [التغابن: ١٧].
- ٢٥ \_ ﴿ ٱلْعَلِيْمُ الْحَلِيْمُ ﴾ [الحج: ٥٩].
- ٢٥ ﴿العليم الحليم ﴿ اللَّحِينَ ١٥ ].
   ٢٦ ﴿ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [الأنفال: ٧١].
- ٢٧ \_ ﴿ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴾ [الشورى: ٥٠].
- ٢٨ ـ ﴿ ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [التحريم ٣].
  - ٢٩ \_ ﴿ الْعَفُورُ ﴾ [النساء: ٤٣].
  - ٣٠ \_ ﴿ ٱلْعَفُوُّ ٱلْقَدِيْرُ ﴾ [النساء: ١٤٩].
- ٣١ \_ ﴿ اَلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ٦٢].
  - ٣٣ ـ ﴿ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [إبراهيم: ١].
  - ٣٤ \_ ﴿ ٱلْعَزِيْزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ٢١٧].
    - ٣٥ ﴿ ٱلْعَرْبِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [غافر: ٢].
    - ٣٦ \_ ﴿ ٱلْمَرْبِرُ ٱلْغَفُورُ ﴾ [الملك: ٢].
      - ٣٧ ـ ﴿ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّارُ ﴾ [ص: ٦٦].
- ٣٨ \_ ﴿ الْعَزِيْزُ الْمُقْتَدِرُ ﴾ [القمر: ٢٤].
- ٣٩ ـ ﴿ ٱلْعَلِيُّ الْحَكِيْمُ ﴾ [الشورى: ٥١]. ٤٠ ـ ﴿ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَيِيرُ ﴾ [الحج: ٦٢].
  - ٤١ \_ ﴿ ٱلْعَلِقُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [الشورى: ٤].
- ٢٢ \_ ﴿ ٱلْغَفُورُ الْحَلِيْمُ ﴾ [آل عمران: ١٥٥].
  - ٤٣ \_ ﴿ ٱلْغَفُورُ الشَّكُورُ ﴾ [الشورى: ٣٣].

٤٤ - ﴿ ٱلْفَقُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٢١٨].

٥٤ \_ ﴿ الْغَنِيُّ الْكَرِيْمُ ﴾ [النمل: ٤٠].

٤٦ \_ ﴿ ٱلْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

٤٧ \_ ﴿غَنُّ حَلِيكُ ﴾ [البقرة: ٢٦٣].

٤٨ \_ ﴿ ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيرُ ﴾ [سبأ: ٢٦].

٤٩ \_ ﴿ ٱلۡقَوَٰیُ ٱلۡمَـٰزِرُ ﴾ [مود: ٦٦].

٥٠ \_ ﴿ ٱلْقَرِيْبُ ٱلْمُحِيْبُ ﴾ [هود: ٦١].

٥١ \_ ﴿ ٱللَّطِيفُ ٱلْمَنْبِيرُ ﴾ [الأحزاب: ٣٤].

٥٢ \_ ﴿ ٱلْمَالُكُ ٱلْحَقُّ ﴾ [طه: ١١٤].

٥٣ \_ ﴿ ٱلْمَالِكُ ٱلْمُتَدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِنُ ٱلْمَازِينُ ٱلْجَبَّالُ ٱلْمُتَكَيِّرُ ﴾ [الحد: ٢٣].

٥٤ - ﴿ ٱلْمَالِكِ ٱلْقُدُّوسِ ٱلْمَرْيِزِ لَلْمَكِيدِ ﴾ [الجمعة: ١].

٥٥ \_ ﴿ المَلِيْكِ الْمُقْتدرِ ﴾ [القمر: ٥٥].

٥٦ \_ ﴿ الوَاسِعُ الْحَكِيْمُ ﴾ [النساء: ١٣٠].

٥٧ \_ ﴿ الوَاسِعُ الْعَلِيمُ ﴾ [آل عمران: ٧٣].

٥٨ \_ ﴿ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [الرعد: ١٦].

٥٩ \_ ﴿ أَلُولُتُ ٱلْحَيِيدُ ﴾ [الشورى: ٢٨].

ومما ورد ذكره من الأسماء الإلهية مقترناً في السنة النبوية:

\_ اَلتَّوَّابُ الْغَفُوْرُ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) لما رواه ابن عمر قال: (إنّا كنا لنعد لرسول الله ﷺ في المجلس يقول: «رب اغفر لي وتب علي إنك أنت التواب الغفور» مائة مرة) أخرجه أحمد (٢/ ٢١) و(٢/ ٦٧) و(٢/ ٨٤) وصححه الألباني في «الأحاديث الصحيحة» (٥٥٦).

- الرَّحِيْمُ الْحَيى الْكَرِيْمِ (١).
  - الحَيُّ السَّتِيْرِ<sup>(٢)</sup>.
  - الْعَظِيْمُ الْحَلِيْمُ<sup>(٣)</sup>.

ولعل الله ييسر لمن يفرد بحثاً في توضيح وجه الكمال في اقتران الأسماء في الكتاب والسنة.

وللإمام ابن القيم كلام جميل في الحكمة من اقتران أسماء الله تعالى. وختم الآيات بها أنقلها للفائدة فقال كلفة: «أمر سبحانه بتدبر كلامه والتفكر فيه، وفي أواسره ونواهيه وزواجره ولولا ما تضمنه من الحكم والمصالح والغايات المطلوبة والعواقب الحميدة، التي هي محل الفكر لما كان للتفكر فيه معنى وإنما دعاهم إلى التفكر والتدبر ليطلعهم ذلك على حكمته البالغة وما فيه من الغايات والمصالح المحمودة التي توجب لمن عرفها إقراره بأنه تنزيل من حكيم حميد.

فإن ما في خلق الله وأمره من الحكم والمصالح المقصودة بالخلق والأمر والغايات الحميدة أمر تشهد به الفطر والعقول ولا ينكره سليم الفطرة.

ويذكر تعالى هذين الاسمين عند ذكر مصدر خلقه وشرعه تنبيها على أنهما صدرا عن حكمة مقصودة مقارنة للعلم المحيط التام لقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُكَمِّ النَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [النمل: ٦].

وقوله: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ ﴾

<sup>(</sup>۱) لقوله ﷺ: إن الله رحيم حيي كريم يستحي من عبده أن يرفع إليه يديه ثم لا يضع فيهما خيراً الخرجه الحاكم عن أنس وهو في صحيح الجامع الصغير (١٧٦٨).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود برقم (٤٠١٢)، والنسائي (١/ ٧٠) والبيهتي (١٩٨/١).

<sup>(</sup>٣) لما رواه مسلم عن ابن عباس (أن نبي الله قلا كان يقول عند الكرب: «لا إله إلا الله العظيم الحليم لا إله إلا الله رب السماوات ورب العظيم الحرش الكريم») حديث رقم ٢٧٣ (٢٠٩/٤).

فذكره العزة المتضمنة لكمال القدرة والتصرف، والحكمة المتضمنة لكمال الحمد والعلم.

وقوله: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَـمُوٓا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءًا بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنِيرٌ حَكِيبٌ ﴿ إِلَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِيرٌ حَكِيبٌ ﴿ إِلَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِيرٌ حَكِيبٌ ﴾ [المائدة: ٣٨].

وسمع بعض الأعراب قارئاً يقرؤها (والله غفور رحيم) فقال: ليس هذا كلام الله، فقال: أتكذب بالقرآن ؟ فقال: لا ولكن لا يحسن هذا فرجع القارئ إلى خطئه فقال: (عزيز حكيم) فقال: صدقت.

وإذا تأملت ختم الآيات بالأسماء والصفات وجدت كلامه مختدماً بذكر الصفة التي يقتضيها ذلك المقام حتى كأنها ذكرت دليلاً عليه وموجبة له وهذا كقوله: ﴿إِن تُمَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَنْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْمَرْبِدُ لَلْمَكِيمُ ﴿ وَان تُمَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكُ وَإِن تَنْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْمَرْبِدُ لَلْمَكِيمُ ﴿ وَهِذَا كَقُولُهُ: ﴿ وَهِ اللَّهُ مُعَلَّمُ لَا عَن عَوْمَ هِي كمال القدرة لا عن عجز وجهل.

وقوله: ﴿ وَاللَّهُ تَقَلِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ [يس: ٣٨ وفصلت: ١٢ والزخرف: ٩] في عدة مواضع من القرآن يذكر ذلك عقيب ذكره الأجرام العلوية وما تضمنه من فلق الإصباح وجعل الليل سكناً وإجراء الشمس والقمر بحساب لا يعدوانه وتزيين السماء الدنيا بالنجوم وحراستها وأخبر أن هذا التقدير المحكم المتقن صادر عن عزته وعلمه ليس أمراً اتفاقياً لا يمدح به فاعله ولا يثنى عليه به كسائر الأمور الاتفاقية.

ومن هذا ختمه سبحانه قصص الأنبياء وأممهم في سورة الشعراء عسقيب كل قسصة: ﴿وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ﴿ السُماء السَماء: ﴿وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ﴿ السَماء: الماء وأتباعهم وأتباعهم ولأعدائهم صادر عن عزة ورحمة فوضع الرحمة في محلها وانتقم من أعدائه بعزته ونجى رسله وأتباعهم برحمته والحكمة الحاصلة من ذلك أمر مطلوب مقصود وهي غاية الفعل لا أنها أمر اتفاقي.

وأخبر تعالى بأن حكمه أحسن الأحكام وتقديره أحسن التقادير ولو لا

مطابقته للحكمة والمصلحة المقصودة المرادة لما كان كذلك إذ لو كان حسنه لكونه مقدوراً معلوماً كما يقوله النفاة لكان هو وضده سواء فإنه بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير فكان كل معلوم مقدور أحسن الأحكام وأحسن التقادير وهذا ممتنع قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكّما لِقَوْرِ وَهُو يُوتَوْرُنَ ﴾ [السادة: ٥٠] وقال: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجَهُمُ لِلّهِ وَهُو عُسِنٌ ﴾ [النساء: ١٢٥] فجعل هذا أن يختار لهم ديناً سواه ويرتضي ديناً غيره كما يمتنع عليه العيب والظلم.

وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِنْ اللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّى مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِنْ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [نصلت: ٣٣].

وقال: ﴿ فَقَدَرْنَا فَيْقُمُ ٱلْقَادِرُينَ ﴿ السَّالِ السَّالِ السَّالِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فلا أحسن من تقديره وخلقه لوقوعه على الوجه الذي اقتضته حكمته ورحمته وعلمه.

وقال تعالى: ﴿مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّحْمَٰنِ مِن تَفَاؤُتٍّ﴾ [الملك: ٣].

ولولا مجيئه على أكمل الوجوه وأحسنها ومطابقتها للغايات المحمودة والحكم المطلوبة لكان كله متفاوتاً أو كان عدم تفاوته أمراً اتفاقياً لا يحمد فاعله لأنه لم يرده ولم يقصده وإنما اتفق أن صار كذلك.

وتأمل حكمة القرآن كيف جاء في الاستعادة من الشيطان الذي نعلم وجوده ولا نراه بلفظ: السميع العليم (١) في الأعراف وحم السجدة.

وجاءت الاستعادة من شر الإنس الذين يؤنسون ويرون بالأبصار بلفظ السميع البصير في سورة حم المؤمن فقال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَايِلُونَ فِي عَالِكَتِ السَّمِيعِ البَصِيرِ في سورة عم المؤمن فقال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَايِلُونَ فِي عَالَمَتُورِهِمْ إِلَّا كِبَرُّ مَّا هُم بِبَالِغِيمُ فَاسْتَعِدَ اللّهِ بِغَيْرِ سُلُطُنَنِ ٱتَنَاهُمْ إِن فِي صُنُدُورِهِمْ إِلّا كِبَرُّ مَّا هُم بِبَالِغِيمُ فَاسْتَعِدَ

 <sup>(</sup>١) قسال تسعسالسى: ﴿ وَإِمَّا يَنْزَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَنْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَيعِ عَلِيمُ ﴿ وَإِمَّا يَنْزَغُنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَنْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ السَّعِيعُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيعُ السَّعِيمُ السَّاعِيمُ السَّعِيمُ السَّاءِ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّاعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّاعِ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّاعِيمُ السَّمِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّمِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّمِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّمِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّمِيمُ السَّعِيمُ السَعِيمُ السَعِمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ السَّعِيمُ ال

والقرآن مملوء من هذا وعلى هذا فيكون في معنى ذلك أني أسمع ما يردون به عليك وما يقابلون به رسالاتي، وأبصر ما يفعلون، ولا ريب أن المخاطبين بالرسالة بالنسبة إلى الإجابة والطاعة نوعان: أحدهما قابلوها بقولهم: صدقت، ثم عملوا بموجبها، والثاني قابلوها بالتكذيب ثم عملوا بخلافها، فكانت مرتبة المسموع منهم قبل مرتبة البصر فقدم ما يتعلق به على ما يتعلق بالمبصر.

## اقتران الواسع بالعليم:

قال تعالى: ﴿ مَنْكُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَشَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلّ سُلْكُةٍ مِّاقَةً حَبَّةً وَاللّهُ يُصَلّعِكُ لِمَن يَشَآهُ وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٦١].

وقد ختم الآية باسمين من أسمائه الحسنى مطابقين لسياقها وهما الواسع والعليم فلا يستعبد العبد هذه المضاعفة ولا يضيق عنها عطنه (١) فإن المضاعف واسع العطاء واسع الغنى واسع الفضل ومع ذلك فلا يظن أن سعة عطائه تقتضي حصولها لكل منفق فإنه عليم بمن تصلح له هذه

 <sup>(</sup>۱) العطنة: العطن: المناخ حول الورد أي مبرك الإبل ومربض الغنم عند المساء. وفلان ضيق العطن: أي قليل الصبر والحيلة عند الشدائد، بخيل.

المضاعفة وهو أهل لها، ومن لا يستحقها ولا هو أهل لها، فإن كرمه وفضله لا يناقض حكمته بل يضع فضله مواضعه لسعته ورحمته ويمنعه من أهله بحكمته وعلمه.

## اقتران الغنى بالحليم:

قال تعالى: ﴿ ﴿ قُولٌ مَعْرُونٌ وَمَغْفِرُهُ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتَبَعُهَا آذَى وَاللهُ غَني غَنَّ حَلِيمٌ ﴿ فَ وَاللهُ غَني خَنَّ حَلِيمٌ ﴿ فَ وَحَتم الآية بصفتين مناسبتين لما تضمنته فقال: (والله غني حليم ) وفيه معنيان:

أحدهما: أن الله غني عنكم لن يناله شيء من صدقاتكم وإنما الحظ الأوفر لكم في الصدقة ففعها عائد عليكم لا إليه سبحانه وتعالى فكيف يمن بنفقته ويؤذي مع غنى الله التام عنها وعن كل ما سواه ومع هذا فهو حليم إذ لا يعاجل المنان بالعقوبة وفي ضمن هذا الوعيد والتحذير.

والمعنى الثاني: أنه سبحانه وتعالى مع غناه التام من كل وجه فهو الموصوف بالحلم والتجاوز والصفح مع عطائه الواسع وصدقاته العميمة فكيف يؤذي أحدكم بمنه وأذاه مع قلة ما يعطى ونزارته وفقره.

ولكمال غناه استحال إضافة الولد والصاحبة والشريك والشفيع بدون إذنه إليه ولكمال عظمته وعلوه وسع كرسيه السموات والأرض ولم تسعه أرضه ولا سمواته، ولم تحط به مخلوقاته بل هو العالي على كل شيء وهو بكل شيء محيط ولا تنفذ كلماته ولا تبدل ولو أن البحر يمده من بعده سبعة أبحر مداداً، وأشجار الأرض أقلاماً فكتب بذلك المداد وبتلك الأقلام لنفد المداد وفنيت الأقلام ولم تنفذ كلماته إذ هي غير مخلوقة (١).

<sup>(</sup>۱) أسماء الله الحسنى للإمام ابن القيم جمع وترتيب يوسف علي وأيمن عبد الرزاق ص ٢٩٦ ـ ٣٠١.



## القاعدة الثانية(١)

# أسماء الله تعالى أعلام<sup>(۲)</sup> وأوصاف<sup>(۳)</sup>

أعلام: بإعتبار دلالتها على الذات(٤). وأوصاف: باعتبار ما دَلَّت

(۱) هذه القاعدة لبيان أن أسماء الله أعلام وأوصاف بخلاف أعلام البشر فإنها أعلام محضة ولهذا يقول الدارمي في رده على بشر المريسي (١٦٢/١) وقد يسمى الرجل حكيماً وهو جاهل، وحكماً وهو ظالم، وعزيزاً وهو حقير، وكريماً وهو لئيم، وصالحاً وهو طالح، وسعيداً وهو شقي، ومحموداً وهو مذموم، وحبيباً وهو بغيض، وأسداً، وحماراً، وكلباً، وجدياً، وكليباً وهراً وحنظلة وعلقمة وليس كذلك اهد. ونظير هذا شيئان:

أ \_ أعلام النبي ﷺ فإنها أعلام وأوصاف.

انظر في ذلك شرح شفا القاضي عياض للملا على قاري (١/ ٥١٤، ٤٨٥) ونسيم الرياض شرح شفا القاضي عياض للخفاجي (٢/ ٣٩٢، ٣٨٠) والمواهب اللدنية للقسطلاني (٢/ ١٠) وشرحها للزرقاني (٣/ ١١٢) وسبل الهدى والرشاد للصالحي (١/ ٤٠٠).

قال ابن القيم في زاد المعاد (١/ ٨٦) عن أسماء النبي ﷺ أنها كلها نعوت ليست أعلاماً محضة لمجرد التعريف بل أسماء مشتقة من صفات قائمة به توجب له المدح والكمال اه. وقال الزرقاني في شرح المواهب (١١٣/٣) عن أسماء النبي ﷺ أن كلها تدل على معاني شريفة ولذا قال ابن القيم: أن محمداً علم وصفة في حقه ﷺ وإن كان علماً محضاً في حق غيره وهذا شأن أسماته كأسماء الله أعلام دالة على معان هي أوصاف مدح فلا تضاد فيها العلمية الوصفية ولما كانت الأسماء قوالب المعاني ودالة عليها اقتضت الحكمة أن يكون بينها ربينها ارتباط وتناسب وأن لا تكون معها بمنزلة الأجنبي المحض الذي لا تعلق له بها فإن حكمة الحكيم تأبى ذلك والواقع يشهد بخلافه بل للاسماء تأثير في المسميات وللمسميات تأثير في المسميات والمعلوب في المسميات والمعاني والكتافة والكثافة كما قيل:

وقال إن أبصرت عيناك ذا لقب الا ومعناه أن فكرت في لقبه ب ـ أسماء القرآن وانظر في ذلك البرهان للزركشي (٢/٣١) والاتقان للسيوطي (١/ ١٥٩) والتبيان لطاهر الجزائري اعتنى به الشيخ أبو غدة كلله ص١٥٥، والتدمرية لشيخ الإسلام وشرحها لفالح آل مهدي ص٢٢٦.

- (٢) العلم هو الذي يعين مسماه مطلقاً من غير قرينة وقد قال ابن مالك:
- أسم يعين المسمى مطلقاً علمه كتجعفر وحرنقاً
  - (٣) سيأتي معنى الوصف والفرق بينه وبين الاسم في الملحق.
  - (٤) الذات لها معان سنذكرها في الملحق والمراد هنا ما قام بنفسه.

عليه من المعاني. وهي بالاعتبار الأول<sup>(۱)</sup>: مترادفة (<sup>۲)</sup>؛ لدلالتها على مُسَمَّى واحد وهو الله على واجد منهما على معناه الخاص. فو الحي العليم، القدير، السَّميع، البَصير، الرَّحمن، الرَّحيم، العَزيز، الحكيم، كلها أسماء لمُسَمَّى واحد وهو الله سبحانه وتعالى، لكن معنى الحَيُّ غير معنى العَليم غير معنى القَدِير وهكذا (٥٠).

وإنما قلنا بأنها أعلام وأوصاف لدلالة القرآن عليه (١٠ كما في قوله تعالى ﴿ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيدُ ﴾ [الأحقاف: ٨].

مثل حديد، كتاب، سماء، سيف.

انظر توضيح المنطق للمدلوح ص٣٠

وقال في شرح الولاتي ص٢٦:

وما يسرى لنوع ذا يخالف كالبر والقمع هو المرادق وليس منه ما به لمقصد زيادة كالسيف والمهند

(٥) يقول الإمام ابن القيم في كتاب الأسماء الحسنى الذي جمعه يوسف بن علي ص٥٥٠: اختلف النظار في هذه الأسماء: هل هي متباينة نظراً إلى تباين معانيها وأن كل اسم يدل على معنى غير ما يدل الآخر أم هي مترادفة لأنها تدل على ذات واحدة فمدلولها لا تعدد فيه وهذا شأن المترادفات ؟ والنزاع لفظي في ذلك.

والتحقيق أن يقال: هي مترادفة بالنظر إلى الذات متباينة بالنظر إلى الصفات وكل اسم منها يدل على الذات الموصوفة بتلك الصفة بالمطابقة وعلى أحدهما وحده بالتضمن وعلى الصفة الأخرى بالالتزام.

وانظر التدمرية لشيخ الإسلام وشرحها لفالح آل مهدي ص٢٢٦.

(٦) ذكر المؤلف الأدلة على أن أسماء الله أعلام وأوصاف من القرآن ولإجماع أهل اللغة ﴿

<sup>(</sup>١) أي باعتبار دلالتها على الذات فإنها مترادفة لأن العليم بمعنى السميع بمعنى البصير وهكذا لدلالته على مسمى واحد.

 <sup>(</sup>۲) الترادف هو الألفاظ الكثيرة لمعنى واحد مثل: أسد وليث، وقمح وبر وحنطة وهكذا انظر شرح تنقيح الفصول للقرافي ص٣١ وشرح المنهاج للجاربردي (٢٠٦/١) وشرح مختصر ابن الحاجب للأصفهاني (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) أي باعتبار ما تدل عليه من المعاني فإنها متباينة لأن السمع غير البصر وهكذا قال في مراقي السعود: اللفظ والمعنى إذا تعددا معا تباين كراح واغتدا انظر شرح الولاتي على المراقي ص٢٤ وانظر شرح النونية لابن عيسى (٢/٢٥٢)

<sup>(</sup>٤) التباين هو الاختلاف بين الألفاظ باعتبار تعدد معناها.

وقوله: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةً ﴾ (١) [الكهف: ٥٨].

فإن الآية الثانية دلَّت على أن الرَّحيم هو المُتَّصف بالرَّحمة. ولإِجماع أهل اللَّغة والعُرْف أنه لا يقال: عليم إلا لمن له علم ولا سميع إلا لمن له سمع، ولا بصير إلا لمن له بصر، وهذا أبين من أن يحتاج إلى دليل<sup>(٢)</sup>.

وبهذا عُلم ضلال من سَلَبوا<sup>(٣)</sup> أَسْماء الله تعالى مَعَانيها من أهل التَّعطيل<sup>(٤)</sup> وقالوا: "إن الله تعالى سميعٌ بلا سمع وبصيرٌ بلا بصر وعزيزٌ بلا

انظر تمهيد الأوائل للباقلاني ص٢٢٨ وتبصرة الأدلة في أصول الدين لأبي المعين النسفى (١/ ٢٠١ إلى ٢٠٩).

(١) والشاهد من الآية قوله (ذو الرحمة) وقد ذكر المفسرون أن معناها: صاحب الرحمة أي أن الرب موصوف بها، ففرق بين الرحيم وبين (ذو الرحمة) تأكيداً لإثبات الصفة لله.

يقول الآلوسي في تفسيره (١٥/ ٣٠٥): وعلى هذا يكون ذو الرحمة أبلغ من كل واحد من الرحمن الرحيم وإن كانا معاً أبلغ منه ولذا جاء بهما في البسملة دونه، ومن أنصف لم يشك في أن قولك فلان ذو العلم أبلغ من قولك فلان عليم بل ومن قولك: فلان العليم من حيث أن الأول يفيد أنه صاحب ماهية العلم ومالكها ولا كذلك الأخيران اهـ.

وقد أول الخلف صفة الرحمة إما بالإنعام أو بإرادة الإنعام.

وانظر الرازي (٢١/ ١٢١) وحاشية الشهاب على البيضاوي (٦/ ١٩٨).

(٢) وهو كما قال المؤلف حفظه الله، وللنسفي في التبصرة تفصيل في ذلك.
 وقال في مراقى السعود:

وعند فقد الوصف لا يشتق وأعوز المعتزلي المحق يعني أن الذات إذا لم تتصف بالمصدر فلا يصح الاشتقاق لها منه فلا يصح اشتقاق الضارب لمن لم يقم منه ضرب أصلاً ولا اشتقاق الأسود لمن لم يقم به سواد خلافاً للمعتزلة القائلين بجواز ذلك مع عدم اتصاف الذات بالمصدر.

انظر نثر الورود للشنقيطي (١٢٩/١) وأقاويل الثقات للشيخ مرعى الكرمي ص٢٧.

(٣) السلب بمعنى النفي أي نفوا المعاني والصفات من أسماء الله.
 انظر التحفة المهدية شرح التدمرية لفالح المهدى ص٥٠.

(٤) من المتعزلة والفلاسفة وغيرهما الذين نفوا الصفات.

والتعطيل لغة: التفريغ وفي الاصطلاح هنا: إنكار ما يجب لله تعالى من الأسماء والصفات أو إنكار بعضه فهو نوعان:

أ ـ تعطيل كلى كتعطيل الجهمية الذين أنكروا الصفات وغلاتهم ينكرون الأسماء أيضاً. =

والعرف وسيأتي للمسألة مزيد من التفصيل في الملحق.
 انظر تمهيد الأواثل للباقلاني ص٢٢٨ وتبصرة الأدلة

عزة وهكذا»<sup>(١)</sup>. . .

وعللوا ذلك: بأن ثُبوت الصِّفات يَسْتَلزِم تعدد القُدماء<sup>(٢)</sup> وهذه العِلَّة عليلة بل مَيِّتة لدلالة السَّمع<sup>(٣)</sup> والعقل على بطلانها:

أما السمع: فلأن الله تعالى: وصف نفسه بأوصاف كثيرة مع أنه الواحد الأحد. فقال تعالى: ﴿إِنَّ بَكُسُ رَبِّكَ لَتَدِيدُ ﴿ إِنَّ بَكُسُ رَبِّكَ لَتَدِيدُ ﴿ إِنَّا مُؤْهُ أَلْنَفُورُ الْمَنْوُدُ ﴾ إنَّمُ هُو بُبِّدِئُ وَبُهِيدُ ﴿ وَمُو الْمَنْوُرُ الْمَنْوُدُ ﴾ أو وُهُو الْمَنْوُدُ ﴿ الْمِرْجِ: ١٢ ـ ١٦].

ب ـ تعطيل جزئي كتعطيل الأشعرية الذين ينكرون بعض الصفات دون بعض وأول من
 عرف بالتعطيل من هذه الأمة هو الجعد بن درهم.

<sup>(</sup>۱) ذهب جمهور المعتزلة إلى أن الله عالم بالذات لا بعلم زائد على الذات وهكذا في بقية الصفات ولهذا قالوا: عليم بلا علم، سميع بلا سمع إذ لو أنكروا أن الله يعلم لكفرهم المسلمون فهم يثبتون الاسم والأثر وينفون الصفة كما سيأتي في القاعدة الثالثة.

وذهب أبو الهذيل العلاف إلى أن الله عالم بعلم وعلمه ذاته، قادر بقدرة وقدرته ذاته، حي بحياة وحياته ذاته، كذا في الملل للشهرستاني (١/ ٥٠) ونقل الأشعري في المقالات (١/ ٢٥) عن أبي الهذيل أنه يقول: لله علم هو هو وقدرة هي هو وحياة هي هو وسمع هو هو وكذلك في سائر صفات الذات قال الشهرستاني في الملل (١/ ٥٠).

والفرق بين قول القائل: عالم بذاته لا بعلم وبين قول القائل: عالم بعلم هو ذاته: أن الأول نفي الصفة والثاني إثبات ذات هو يعنيه صفة أو إثبات صفة هي بعينها ذات. وقد ذكر الجويني في الإرشاد ص ١٠١ أن قول أبي الهذيل يعد من فضائحه وتناقضاته وسيأتي التعليق على مسألة هل الصفة زائدة على الذات بعد الإنتهاء من قواعد الأسماء عند كلامنا على أن الأسماء ليست مخلوقة.

<sup>(</sup>٢) ولهذا كان يقول واصل بن عطاء كما في الملل (٤٦/١): إن من أثبت معنى صفة قديمة فقد أثبت إلهين.

ونقل الشهرستاني في نهاية الأقدام في علم الكلام (ص١٩١: إن المعتزلة تأثروا بالفلاسفة في نفيهم للصفات اه.

والقديم يطلق على أمرين:

أ ـ المتقدم على غيره فيقال: هذا قديم للعتيق.

ب ـ الأزلي فيقال: الله قديم أزلي.

ولهم حجة أخرى هي أنَّ إثبات الصفات يستلزم التشبيه وسيأتي الرد عليها .

<sup>(</sup>٣) السمع هو القرآن والسنة وسيمر بك هذا التعبير كثيراً فتنبه له قاله المؤلف.

<sup>(</sup>٤) في هذه الآية وصف الله نفسه بالبطش وأنه الذي يبدئ ويعيد وأنه الغفور الودود وأنه =

وقـال تـعـالـى: ﴿ سَبِح اَسَمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ۚ لَا اللَّهِ خَلَقَ فَسَوَىٰ ۚ لَ وَالَّذِى فَلَدَ فَهَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

\* وأما العقل: فلأن الصّفات ليست ذوات (٢) بائنة (٣) من الموصّوف حتى يُلْزم من ثُبوتها التَّعدد وإِنَّما هي من صفات من اتَّصف بها فهي قائمة به وكل موجود (١) فلا بد له من تعدد صفاته، ففيه صفة الوجود (١).

صاحب العرش وأنه المجيد وأنه الفعال.

ملاحظة: اختلف القراء في كلمة المجيد فقرأ نافع وعاصم وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر بالرفع على أنه صفة لقوله (ذو) وقرأ حمزة والكسائي والمفضل عن عاصم الممجيد بالخفض على أنه نعت للعرش وهو قول الأزهري كما في كتابه القراءات (٢/ ٧٦٣) واستظهره ابن أبي مريم في الموضع (٣/ ١٣٥٦) أو أنه صفة (لربك) كما هو قول أبى على الفارسي في الحجة (٦/ ١٣٩٣).

وانظر الخلاف في الكشف لمكي القيسي (٢/٣٦٩) ومشكل إعراب القرآن لمكي (٢/ ٨٠٩) والفريد للهمداني (٦/ ٣٠٩).

(۱) فوصف نفسه بأنه الأعلى وأنه الذي خلق وأنه الذي سوى وقدر وهدى وأخرج المرعى.

(٢) ذوات: خبر ليس منصوب بالكسرة.

(٣) أي منفصلة.

(٤) أي حقيقة كما سيأتي في القاعدة الأولى من قواعد الصفات، إذ أن الوجود قسمان:
 أ ـ وجود ذهني وهو الذي يكون في الأذهان كالتصورات والخيالات التي تدور في النفس.

ب \_ وجود خارجي ويسمى بالوجود العيني وهو الوجود المادي للشيء المتشخص في الأعيان كالشجر والحجر.

انظر تعريفات الجرجاني ص١٠٤، كشاف التهاوني (٢/ ٣٠١) ومنظومة السبزواري مع شرحها للمرتضى المطهري (١/ ٢٠٥) والأجوبة المرضية لتقريب التدمرية لبلال الجزائري ص٣٥.

(٥) ظاهر كلام المؤلف أن الوجود صفة لله ومشى عليه السفاريني في اللوامع (١/ ٤٢) وللناس في ذلك أقوال:

أ ـ أن الوجود صفة كما ذكر المؤلف وهو مذهب الرازي.

وكونه واجب والوُجُود أو ممكن الوجُود<sup>(١)</sup> وكونه عيناً قائماً بنفسه أو وصفاً في غيره<sup>(٢)</sup>.

## الدهر ليس من أسماء الله:

وبهذا أيضاً علم أن «الدهر» ليس من أسماء الله تعالى لأنه اسم جامد لا يتضمن معنى يلحقه بالأسماء الحسنى (٣) ولأنه اسم للوقت والزمن (٤). قال الله تعالى عن مُنْكري البَعْث: ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا اَلدُّنِا نَمُوتُ وَغَيًا وَمَا يُهْكُا إِلَّا اللّهَ قَدْلُهُ [الجاثبة: ٢٤] يريدون: مرور اللّيالي والأيام.

فأما قوله على: ﴿قال الله عَلَىٰ: يُؤذيني ابنُ آدم يَسُبُّ الدَّهر وَأَنَا الدَّهْرُ بِيَدي الأَمْرُ أُقَلِّبُ اللَّيْلَ والنَّهارَ (٥) فلا يدل على أن الدَّهر من أسماء الله

<sup>=</sup> ب ـ أن الوجود صفة للحادث دون القديم وهو قول الفلاسفة.

ج - إن الوجود ليس صفة بل هو عين الذات ليس بزائد عليها والذات ليست بصفة لكن لما كان الوجود توصف به الذات في اللفظ فيقال ذات مولانا على موجودة صح أن يعد صفة على الجملة وهو مذهب الأشعرى.

انظر شرح أم البراهين لسنوسي مع حاشية الدسوقي ص٤، ودرء تعارض العقل والنقل لشيخ الإسلام (١/ ١٧٠) ط. دار المكتب العلمية، وحاشية الباجوري على السنوسية ٥١.

 <sup>(</sup>۱) واجب الوجود هو الذي لا يتصور في العقل عدمه كوجود الله وممكن الوجود أو جائز الوجود هو الذي يتصور في العقل عدمه ووجوده ككل المخلوقات.
 انظر لوامع الأنوار للسفاريني (١/٥٨).

 <sup>(</sup>۲) إذاً كل موجود لا يد من تعدد صفاته فما دام أنه موجود فلا بد من تعدد صفاته وأقلها
 هن:

أ ـ صفة الوجود.

ب ـ كونه واجب الوجود وهو الرب أو جائز الوجود وهو المخلوق.

ج \_ كونه عيناً قائماً بنفسه أو وصفاً قائماً في غيره.

<sup>(</sup>٣) هذا هو الدليل الأول على أن الدهر ليس اسماً لله إذ أن أسماء الله حسنى كما سبق وتتضمن المعاني أما الدهر فاسم جامد.

 <sup>(</sup>٤) وقيل: أن الدهر الأبد المحدود، ذكره الأزهري في تهذيب اللغة (٦/ ١٩١).
 وهو ما عبر عنه بالزمان الطويل، ذكره الزمخشري في الفائق (١/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري يرقم (٤٨٢٦)، (٦١٨١)، (٧٤٩١) في مواطن من كتابه ورواه مسلم في صحيحه (٥/ ٥٤٨) من نسخة المفهم.

تعالى؛ وذلك أن الذين يَسُبُّون الدَّهْرَ إنما يريدون الزَّمان الذي هو مَحَلُّ الحوادث لا يريدون الله تعالى (١) فيكون معنى قوله: «وَأَنَا الدَّهْرُ (٢) ما فَسَرَهُ بقوله: «بِيَدِي الأَمْرُ أُقلب اللَّيل والنَّهار».

فهو سبحانه خالق الدهر وما فيه (٣)، وقد بين أنه يقلب الليل والنهار وهما: الدهر. ولا يمكن أن يكون المُقلِّب (بكسر اللام) هو المُقلِّب (بفتحها). وبهذا تبين: أنه يمتنع أن يكون الدَّهر في هذا الحديث مُرَاداً به الله تعالى (٤).

#### ملحق القاعدة الثانية

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الثانية أننا سنفصل الكلام على عدة مسائل هي:

١ ـ الفرق بين الاسم والصفة.

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير في النهاية(٢/ ١٤٤) كان من شأن العرب أن تذم الدهر وتسبه عند النوازل والحوادث فنهاهم النبي على من ذم الدهر وسبه أي لا تسبوا فاعل هذه الأشياء فإنكم إذا سببتموه وقع السب على الله لأنه الفعال لما يريد لا الدهر.

 <sup>(</sup>۲) الرواية الصحيحة المشهورة برفع الدهر.
 وانظر الخلاف فيه في المفهم للقرطبي (٥٤٨/٥).

 <sup>(</sup>٣) في تأويل وأنا الدهر أكثر من وجه في التقدير:

أً أنا مدبر الأمور ففي الكلام محدوف تقديره: مدبر الدهر وليس هذا تأويلاً لأنه بدليل والدليل أنه لا يمكن أن نجعل الخالق الفاعل هو المخلوق المفعول.

ب \_ أنه على تقدير: صاحب الدهر،

ج ـ التقدير مقلب الدهر أه. من فتح الباري لابن حجر وانظر معجم المناهي اللفظية لبكر أبو زيد ص٢٦٥ ومنهج ابن حجر في العقيدة لمحمد بن إسحاق

 <sup>(</sup>٤) في هذا رد على ابن حزم وطائفة ممن أثبتوا اسم الدهر لله كما سيأتي وسيأتي حكم
 من بسب الدهر في فتوى للشيخ ابن عثيمين في الملحق.

وبهذا يتبين لنا أنه لا يجوز لأحد أن يدعو ويقول: يا دهر ارحمني لأنه إن نوى ذاته فقد كفر وأشرك بالله وإن نوى الله فقد دعا بغير اسم من أسمائه.

وقد ذكر ابن حزم أن الدهر اسم لله، في المحلى (٨/ ٣١).

- ٢ ـ تقرير أن الأسماء أعلام وأوصاف.
  - ٣ ـ معانى الذات.
  - ٤ \_ حجة المعطلة والرد عليها.
    - ٥ \_ الدهر.

# أولاً: الفرق بين الاسم والصفة (١):

إن كل اسم يتضمن صفة، ولا تتنافى إسميته مع وصفيته فكل اسم صفة، وليس كل صفة اسماً، لأن بعض الصفات لا يشتق منها أسماؤه:

كبعض الصفات الذاتية \_ مثلاً \_ كاليد، والعين، فلا يؤخذ منها أسماء قال ابن القيم \_ كالله:

«أسماء الرب تعالى هي أسماء ونعوت، فإنها دالة على صفات كماله، فلا تنافي فيها بين العلمية والوصفية، فالرحمن اسمه تعالى ووصفه، لا تنافي إسميته وصفيته، فمن حيث هو صفة جرى تابعاً على اسم الله ومن حيث هو اسم ورد في القرآن غير تابع بل ورود الاسم العلم، وكذلك فإن الأسماء مشتقة من الصفات \_ إذ الصفات مصادر الأسماء الحسنى.

وأما الفرق بين الاسم والصفة فإنه يتضح في كون الأسماء تدل على الذات مع دلالتها على صفات الكمال، أما الصفات فإنها تدل على معنى قائم بالذات فقط.

وقد سئلت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء عن الفرق بين الاسم والصفة، فأجابت بما نصه:

«الحمد لله وحده» والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه، وبعد: أسماء الله كل ما دل على ذات الله مع صفات الكمال القائمة به، مثل: القادر، العليم، الحكيم، السميع، البصير، أما الصفات فهي نعوت الكمال

<sup>(</sup>١) نقلاً عن كتاب أسماء الله لعبد الله الغصن ص١٣٩٠.

القائمة بالذات كالعلم والحكمة والسمع والبصر فإن هذه الأسماء دلت على ذات الله. وعلى ما قام بها من العلم والحكمة والسمع والبصر فالاسم دل على أمرين، والصفة دلت على أمر واحد.

ويقال: الاسم متضمن للصفة، والصفة مستلزمة للاسم. . . الخا اه. وتتمة لهذا الأمر فإننا سنتكلم عن ضابط الأسماء الحسني.



# تحديد ضابط الأسماء الحسني(١):

لعل أنسب تعريف للأسماء الحسنى هو قول شيخ الإسلام ابن تيمية فيها: (الأسماء الحسنى المعروفة: هي التي يدع الله بها، وهي التي جاءت في الكتاب والسنة، وهي التي تقتضي المدح والثناء بنفسها).

## وهذا التعريف هو أصلح وأفضل تعريف للأسماء الحسني وذلك:

أولاً: لموافقته للنص الشرعي، ولعل شيخ الإسلام ابن تيمية استقاه من قوله تعالى: ﴿وَيَلِنَو ٱلْأَسَّالَةُ الْمُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَآ﴾ فقوله في التعريف: (هي التي يدعى بها) مأخوذ من قوله تعالى: ﴿فَآدَعُوهُ بِهَآ﴾ [الأعراف: ١٨٠]

وقوله: (هي التي وردت في الكتاب والسنة) مأخوذ من قوله: ﴿ الْأَسْلَةَ ﴾ (فالألف واللام هنا للعهد، فالأسماء بذلك تكون معهودة ولا معروف في ذلك إلا ما نص الله عليه في كتابه أو سنة رسوله ﷺ (٢).

وقوله (وهي التي تقتضي المدح والثناء بنفسها) مأخوذ من قوله تعالى: (الحسنى) فالحسنى تأنيث الأحسن، والمعنى أن أسماء الله أحسن الأسماء وأكملها، (فما كان مسماه منقسماً إلى كمال ونقص وخير وشر لم يدخل اسمه في الأسماء الحسنى)(٣).

<sup>(</sup>١) معتقد أهل السنة د. محمد التميمي ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) المحلى لابن حزم ٢٩/١

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين ٣/ ٤١٦،٤١٥

وبهذا يتضح لك أن ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في تعريف الأسماء الحسنى هو مطابق لما ذكره الله في كتابه العزيز وهذا وحده يكفي في اختيار هذا التعريف.

ثانياً: مما يؤكد صحة هذا التعريف اشتماله على شرطين للاسم هما: الشرط الأول: ورود النص من القرآن أو السنة بذلك الاسم.

والشرط الثاني: صحة الإطلاق وذلك أن يقتضي الاسم المدح والثناء بنفسه.

وهذان الشرطان: يحققان للتعريف مقوماته بأن يكون جامعاً لجوانب الشيء ومانعاً من دخول غيره فيه فالشرط الأول يؤكد على كون أسماء الله توقيفية وأنه لا يجوز استعمال القياس فيها.

والشرط الثاني يؤكد على خاصية باب الأسماء وأنه أخص من باب الصفات وباب الإخبار.

# ثانياً: تقرير أن أسماء الله أعلام وأوصاف(١):

اعلم أن دلالة هذه الأسماء الحسنى على صفات الله لا تنافي علميتها الدالة على ذاته إذ أن صفاته مختصة به لا يشركه أحد سواه. فهي في خصوصيتها هذه أشبهت العلم في دلالته على تعيين الذات فكان كل منهما مختصاً به تعالى، وهذا خلاف ما يعلم من أسماء العباد فإن العلم فيهم يضاد الوصف من كل وجه، وجماع ذلك يرجع لأمرين:

أحدهما: لغوي وهي أن أسماء الأعلام إما أن تكون مشتقة أو مرتجلة فأما المرتجلة فالأمر فيها واضح فهي جوامد وأما المشتقة منها فإنها لما طرأت عليها العلمية جردت عن الدلالة على الأوصاف وإنما سميت مشتقة عرفاً نحوياً نظراً لأصلها لا لما هي عليه فرجع الأمر إلى الجمود في أسمائهم، والمصدر هو الأصل في الاسم، وهو من الجوامد والجامد

<sup>(</sup>١) هذا المبحث مأخوذ من القواعد الكلية للصفات للبريكان بتصرف مع إضافة عليه.

نقيض المشتق، والصفة لا تكون إلا مشتقة، ولذا لا يقع المصدر عند النحويين وصفاً لغيره، لعدم دلالته على الوصفية لتوغله في الجمود فتبين، بذلك أن علميتهم تنافى وصفيتهم من هذا الوجه.

الثاني: وهو شرعي عقدي فإن صفات العباد مشتركة بينهم، فالأمانة مثلاً، لا تختص بفرد من أفراد بني آدم، وهكذا الشجاعة، والكرم والصدق، فإن هذه الصفات يتماثل فيها أفرادها فما من شخص إلا وله نظير فيما اتصف به وهذا المعنى يضاد العلمية فيهم، فإنها مختصة لا تقبل الشركة، إذ العلم من شرطه أن يعين مسماه مطلقاً، وما لا يتعين فيه لا يكون كذلك، فبان بذلك أن علميتهم تنافي وصفيتهم من هذا الوجه.

ومما تقدم يتبين لنا خطأ ابن حزم من الظاهرية، وضلال المعتزلة القائلين: بأن أسماء الله أعلام محضة جامدة لا دلالة لها على الوصفية البتة، واعلم أن أسماء الله لو لم تدل على الوصفية المختصة به للزم من ذلك عدة أمور: \_

١ ـ أن أسماء الله لو كانت جامدة لا تدل على معنى الوصفية لم تكن حسنى، لكنها حسنى فلا بد من دلالتها على الوصفية.

٢ \_ أن من أسماء الله اسمه الأعظم ولو لم يدل على وصف حسن ومعنى كمال لائق بجلال الله وعظمته لم يكن لقيد العظمة فائدة فلم يكن أعظم إذ هو أفضل الأسماء الحسنى وهو منها فتكون دلالته على الوصف أكمل.

٣ \_ قال تعالى: ﴿وَلِلَهِ ٱلْأَسَمَآةُ لَلْمُسَنَى﴾ [الأعراف: ١٨٠] فأثنى بها على نفسه وتمدح بها والجامد لا مدح فيه ولا دلالة له على الثناء فلا بد وأن تكون دالة على الوصفية.

٤ \_ يلزم من كونها جامدة عدم تغاير معانيها فمعنى العليم هو معنى السميع مثلاً وهذا أمر يعرف فساده ببداهة العقول إذ لا يعقل عاقل أن معنى الرؤوف هو معنى البصير ولازم القول يدل على فساده وإن لم يدل على لزومه للقائل إذا هو لم يتبين اللازم.

٥ ـ أن الوصفية من لوازم الاسم المشتق وأسماء الله مشتقة من صفاته فهي تحمل دلالتها على الذات بالعلمية وعلى الصفة بالأصل كما أن ضارب يدل على ذات الضارب وعلى صفة الضرب فكذلك الأسماء: سميع يدل على صفة السمع وبصير يدل على صفة البصر.

آ ـ أن التنزيل جاء باستعمال الأسماء الحسنى تابعة للفظ الجلالة على أنها صفات له وهذا ليس من شأن الأعلام كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَيْنَامِهِ مَنَ شَأَن الأعلام كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَيْنَامِهِ مَنَ أَنَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلّ

## ومما تقدم يتضح أن النسب المعقولة بين الأسماء هي:

١ ـ الترادف ومحله دلالة العلم الخاص به تعالى على ذاته جل وعلا .

٢ - التباين ومحله دلالة الاسم المتضمن على صفته سبحانه وتعالى وبتطبيق هذا الأصل على أجزائه وأفراده يتبين المراد ويتضح المعنى المطلوب، فأسماء الله الحكيم والبصير والعليم يدل كل منها على الذات بالعلمية، وعلى الصفة التي اشتق منها بالوصفية، فالحكيم يدل على ذات موصوفة بالبصر، والعليم يدل موصوفة بالحكمة، والبصير يدل على ذات موصوفة بالبصر، والعليم يدل على ذات موصوفة بالبصر، والعليم يدل بالأسماء واحدة وهي ذاته العلية. وأن الصفات المدلول عليها بهذه الأسماء قد اختلفت، فكل اسم دل على صفته الموافقة له في مادة التصريف وذلك الاتفاق في الذات هو الترادف، إذ لا معنى له إلا اتفاق أفراده في الدلالة على شيء واحد وهذا الاختلاف والتغاير هو التباين إذ لا معنى للتباين إلا على شيء واحد وهذا الاختلاف والتغاير هو التباين إذ لا معنى للتباين إلا هو الحكيم بالنظر إلى ذاته تعالى والحكيم غير البصير والبصير غير العليم والعليم غير الحكيم بالنظر إلى ذاته تعالى والحكيم غير البصير والبصير غير العليم الخاصة به ونظير هذا أسماء الرسول في والقرآن الكريم فإنها تدل على معنى واحد ومعانيها مختلفة فتنتج من ذلك:

- ١ \_ أن هذه الأسماء مترادفة في الدلالة على الذات.
- ٢ \_ أن هذه الأسماء متباينة في الدلالة على الصفات.
- ٣ ـ أن النسبة المعقولة بين هذه الأسماء هي الترادف والتباين.
  - ٤ \_ أن محل الترادف هو الذات.
  - ٥ ـ أن محل التباين هو الصفات المختصة بكل اسم.
    - ٦ \_ أنه لا تناقض بينها والحالة هذه.
- ٧ ـ أن النظرتين مبنيتان على دلالة الأسماء الحسنى على العلمية والوصفية
   وتضمنها الدلالة على أحدهما.
- ٨ ـ أن لحظ العلمية والوصفية مع الترادف والتباين لا يشكل تناقضاً في هذه
   القاعدة لاختلاف جهة كل واحد منهما.
- ٩ ـ أنه لا يجوز إطلاق القول بتباين الأسماء أو ترادفها بل لا بد من
   التفصيل في ذلك ونسبة كل من النسبتين إلى متعلقها.
- ١٠ أن الإطلاق يلزم منه الوقوع في باطل إما بالقول بعلمية الأسماء المحض أو إنكار الأسماء أصلاً.
- 11 ـ أن تعدد هذه الأسماء الحسنى لا يستلزم تعدد الذات لكنه يقضي بتعدد الصفات التى تدل عليها الأسماء.

## ثالثاً: معانى الذات:

ذكر المؤلف كلمة الذات كما سبق وقلنا إن لها معاني حسب أصل الكلمة وهي:

١ - إما أن تكون (ذات) مؤنث ذو الذي هو بمعنى صاحب فتكون ألفها مبدئة من الواو.

وعلى هذا المعنى وقعت (ذات) مضافة إلى الجهات. وإلى الأزمان وإلى غيرهما. وتجري مجرى الصفة لموصوف يدل عليه السياق مثل:

أ ـ قوله تعالى: ﴿ وَنُقَلِبُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِ ۚ فِي سورة الكهف على تأويل جهة.

ب نقول: لقيته ذات ليلة وذات صباح على تأويل المقدر ساعة أو
 وقت، وجرت مجرى المثل في ملازمتها هذا الاستعمال.

ج ـ ومن أمثلة استخدامها بمعنى صاحبة قولنا: امرأة ذات مال أي صاحبة مال.

٢ ـ ويجوز أن تكون ذات أصلية الألف كما يقال: أنا أعرف ذات
 فلان فالمعنى: حقيقة الشيء وماهيته كقول الشاعر:

## وذلك في ذات الإله وإن يسل يبارك على أوصال شلو ممزع

وهو أحد القولين في تفسير قوله تعالى: ﴿وَأَمْلِكُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ كما ذكره أبو جعفر النحاس في معاني القرآن (١٢٩/٣)، وابن عاشور في تفسيره (٢٥٣/٩) إلا أن هذا محمول على المجاز<sup>(۱)</sup> لا على حقيقة الذات التي هي ما يقابل الصفة ويرادف النفس إلا أن الاستعمال العرفي صار أن الذات تساوي النفس ونص الراغب في المفردات (١/ ٢٤٢) أن ذلك ليس من كلام العرب ونقله السمين الحلبي في عمدة الحفاظ (٢/ ٤٢).

<sup>(</sup>١) عرف الشيخ ابن عثيمين في كتابه الأصول ص٢٥ المجاز بأنه اللفظ المستعمل في غير ما وضع له.

وللناس في المجاز قولان:

ب ـ نفيه وهو اختيار شيَّخ الإسلام وتلميذه الإمام ابن القيم وسماه طاغوتاً كما في الصواعق ومختصره وأول من قال بانكاره هو الأسفرائيني.

ملاحظة: نسب بعض الفضلاء المعاصرين إلى الشنيقيطي القول بثبوت المجاز في اللغة وانكاره في القرآن وهذا يخالف ما ذكره في رسالته منع جواز المجاز المطبوع مع أضواء البيان (٨/١٠) حيث قال: أما على القول بأنه لا مجاز في اللغة أصلاً وهو الحق فعدم المجاز في القرآن واضح اه.

وانظر رسالة المجاز في اللغة والقرآن الكريم د. عبد العظيم المطعني وإمتاع العقول بروضة الأصول لعبد القادر الحمد ص٢٧.

> وتطلق الذات بمعنى التي على لغة طي كما قال ابن مالك: وكالتي أيضا لديهم ذات.

وننقل ما قاله الشيخ ابن عثيمين في شرحه لصحيح البخاري وهو مخطوط ٦٧:

أما الذات فالذات كلمة اختلف فيها علماء اللغة هل هي فصيحة من العربية أو هي مولدة وليست بعربية? وأكثر المحققين على أنها مولدة وليست من العربية في شيء وإنما هي من مصطلح أهل الكلام (١) جعلوها بدلاً عن كلمة النفس فيقول مثلاً جاء زيد نفسه أو جاء زيد ذاته يجعلونها بدلاً عنها ولكنها ليست من كلام العرب العرباء كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية كله لأن أصلها في اللغة لا تستعمل بمعنى النفس وهي في اللغة العربية تستعمل استعمالات متعددة منها:

ا ـ أن تكون بمعنى صاحبة كما لو قلت تزوجت امرأة ذات علم أي صاحبة علم، ويقابلها في الذكور ذو علم لو قلت اتصل بي رجل ذو علم أي صاحب علم.

٢ ـ تستعمل بمعنى التي عند طي، طي أصحاب الشمال، جبل طي،

<sup>(</sup>۱) قال المحبي في كتابه قصد السبيل فيما في اللغة العربية من الدخيل (۱/۲) نقلاً عن ابن برهان انه لا يصح إطلاق ذات على الله وإن هذا جهل من المتكلمين. وقال النووي في تهذيب اللغات (۱۳/۲) إن هذا الإنكار منكر بل الذي قاله المتكلمون صحيح اه.

يجعلون الذات بمعنى التي، كما يجعلون ذو بمعنى الذي، وعليه قول الشاعر:

فإن السماء ماء أبى وجدي وبشري ذو حفرت وذو طويت

أي بثري الذي حفرت والذي طويت ويقال جاءت ذات أرضعت ولدها أي التي أرضعت ولدها.

٣ ـ تأتي بمعنى جهة ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَنَقَلِبُهُمْ ذَاتَ ٱلْمَيْنِ وَذَاتَ الْشِمَالِ ﴾ أي جهة اليمين وجهة الشمال ويمكن أن يحمل عليها قول خبيب عليه وذلك في ذات الإله وقول إبراهيم عليه الصلاة والسلام أو قول النبي عليه في إبراهيم كذب ثلاث كذبات في ذات الله أي في جهته والمراد في سبيله وطاعته فتكون بمعنى الجهة.

٤ - أن تكون زائدة للتوكيد توكيد التنكير مثل قدمنا مكة ذات يوم فوجدنا المسجد خفيفاً قوله ذات يوم هذه زائدة لتوكيد التنكير فلو قلنا قدمنا مكة يوماً فوجدنا المسجد خفيفاً استقام الكلام وهذا يوجد كثيراً في الحديث خرجنا مع النبي على ذات يوم ذات ليلة وما أشبه ذلك.

هذه أربعة معان للذات في اللغة العربية أما ذات بمعنى نفس الشيء وحقيقته فهذه اختلف فيها علماء اللغة العربية فمنهم من أنكر استعمالها في هذا المعنى ومنهم من أجازها وظاهر صنيع البخاري كلله جواز استعمالها بمعنى النفس فإذا قال قائل: ما العلاقة بين هذا الاستعمال وبين المعنى الأصلي في اللغة العربية أن تأتي الأصلي في اللغة العربية أن تأتي بمعنى صاحبة فهم يقولون ذات علم أي صاحبة علم والله تعالى ذو علم فأصلها مضارع لكن حذف المضاف ثم بقيت نكرة فعرفت بأل ولهذا منع بعض العلماء أن تقول ذات بالنسبة لله (١). لماذا؟

لأن التاء للتأنيث ولا يجوز استعمال الكلمة المؤنثة بالتاء ولو للمبالغة ولهذا لا يجوز أن تقول إن الله علامة ويجوز أن تقول إن هذا الرجل علامة

<sup>(</sup>١) وهو قول ابن برهان كما نقله المحبي في قصد السبيل (١/ ٥١).

أما الله فتقول علام الغيوب فأنت إذا أتيت بذات تريد الرب على فإن هذا يعني تأنيث ما يضاف إلى الله وهذا لا يجوز لكن هذا خلاف استعمال جمهور علماء المحققين.

# رابعاً: حجة المعطلة والرد عليها:

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الثانية أن الذين سلبوا معاني الصفات هم المعتزلة، ومن تبعهم من أهل الكلام، وغيرهم وطريقتهم أنهم يثبتون لله تعالى الأسماء دون الصفات، ويجعلون الأسماء أعلاماً محضة ثم منهم من يقول إنها مترادفة، فالعليم، والقدير والسميع والبصير شيء واحد ومنهم من يقول إنها متباينة ولكنه عليم بلا علم وقدير بلا قدرة سميع بلا سمع بصير بلا بصر ونحو ذلك.

وشبهتهم أنهم اعتقدوا أن إثبات الصفات يستلزم التشبيه لأنه لا يوجد شيء متصف بالصفات إلا جسم والأجسام متماثلة فإثبات الصفات يستلزم التشبه.

#### والرد عليهم من وجوه:

الأول: أن الله تعالى سمى نفسه بأسماء ووصف نفسه بصفات فإن كان إثبات الصفات يستلزم التشبيه فإثبات الأسماء كذلك وإن كان إثبات الأسماء لا يستلزم التشبيه فإثبات الصفات كذلك والتفريق بين هذا وهذا تناقض.

فإما أن يثبتوا الجميع فيوافقوا السلف وإما أن ينفوا الجميع فيوافقوا علاة الجهمية والباطنية وإما أن يفرقوا فيقعوا في التناقض.

الثاني: أن الله تعالى وصف أسماءه بأنها حسنى وأمرنا بدعائه بها فقال: ﴿وَلِللَّهِ ٱلْأَسَّالَةُ لَلْمُسَنَىٰ فَآدَعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠] وهذا يقتضي أن تكون دالة على معانى عظيمة تكون وسيلة لنا في دعائنا ولا يصح خلوها عنها.

ولو كانت أعلاماً محضة لكانت غير دالة على معنى سوى تعيين المسمى فضلاً عن أن تكون حسنة ووسيلة في الدعاء.

الثالث: أن الله تعالى أثبت لنفسه الصفات إجمالاً وتفصيلاً مع نفي المماثلة فقال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَقَلَ ﴾ [النحل: ٦٠] وقال: ﴿لَيْسَ كَمِثَامِهِ شَحَتَ ۗ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] وهذا يدل عل أن إثبات الصفات لا يستلزم التمثيل لكان كلام الله متناقضاً.

الرابع: أن من لا يتصف بصفات الكمال لا يصلح أن يكون رباً ولا إلهاً ولهذا عاب إبراهيم عليه الصلاة والسلام أباه باتخاذ ما لا يسمع ولا يبصر إلها فقال: ﴿ يَنَا أَبَتِ لِمَ قَبُّدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيّاً ﴾ [مريم: ٤٢].

الخامس: أن كل موجود لا بد له من صفة ولا يمكن وجود ذات مجردة من الصفات وحينتل لا بد أن يكون الخالق الواجب الوجوب متصفاً بالصفات اللائقة به.

السادس: أن القول "بأن أسماء الله أعلام محضة مترادفة لا تدل إلا على ذات الله فقط» قول باطل لأن دلالات الكتاب والسنة متضافرة على أن كل اسم منها دال على معناه المختص به مع اتفاقها على مسمى واحد وموصوف واحد فالله تعالى هو الحي القيوم السميع البصير العليم القدير فالمسمى والموصوف واحد والأسماء والصفات متعددة ألا ترى أن الله تعالى يسمي نفسه باسمين أو أكثر في موضع واحد كقوله: ﴿ هُوَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ إِلّا هُوَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمّا يُشْرِكُونَ اللّهُ اللّهُ الله عنه المعروف المحشر: ٣٣] فلو كانت الأسماء مترادفة ترادفاً محضاً لكان ذكرها مجتمعة لغواً من القول لعدم الفائدة.

السابع: أن القول «بأن الله تعالى عليم بلا علم وقدير بلا قدرة وسميع بلا سمع ونحو ذلك» قول باطل مخالف لمقتضى اللسان العربي وغير العربي فإن من المعلوم في لغات جميع العالم أن المشتق دال على المعنى المشتق منه وأنه لا يمكن أن يقال عليم لمن لا علم له ولا قدير لمن لا قدرة له ولا سميع لمن لا سمع له ونحو ذلك.

وإذا كان كذلك تعين أن تكون أسماء الله تعالى دالة على ما تقتضيه من الصفات اللائقة به فيتعين إثبات الأسماء والصفات لخالق الأرض والسموات.

الثامن: أن قولهم: لا يوجد شيء متصف بالصفات إلا جسم ممنوع فإننا نجد من الأشياء ما يصح أن يوصف وليس بجسم فإنه يقال: ليل طويل ونهار قصير وبرد شديد وحر خفيف ونحو ذلك وليست هذه أجساماً على أن إضافة لفظ الجسم إلى الله تعالى إثباتاً أو نفياً من الطرق البدعية التي يتوصل بها أهل التعطيل إلى نفى الصفات التي أثبتها الله لنفسه.

التاسع: أن قولهم «الأجسام متماثلة» باطل ظاهر البطلان فإن تفاوت الأجسام ظاهر لا يمكن إنكاره اه. من تقريب التدمرية للشيخ ابن عثيمين.

#### ومما سبق يتبين أمور:

أولاً: وجوب إثبات الأسماء والصفات وأنه الحق الذي هو أصل الإيمان بوجود الرب على وحقيقته.

ثانياً: أن حقيقة من لا يؤمن بأسماء الله وصفاته أنه لا يؤمن برب مقصود ولا بإله معبود.

ثالثاً: أن صفات الرب على من مكونات ذاته.

رابعاً: أن الذات ليست صفة لله ولا اسماً من أسمائه واستعمالها في باب الخبر عنه تعالى يراد به إثبات ما تدل عليه من مدح وثناء وهو كون الرب جل شأنه موصوفاً بالصفات.

خامساً: أن من نفى الصفات لم يقدر الله حق قدره.

سادساً: أن الذات المجردة عن الصفات لا حقيقة لها.

سابعاً: أن التعطيل شر من الشرك لأن المعطل جاحد للذات أو لكمالها وهو جحد لحقيقة الألوهية.

ثامناً: أن الفروض الذهنية التجريدية لا توجد في خارج الذهن بل وجودها في العيان مستحيل اه. من القواعد الكلية للصفات للبريكان بتصرف.

## خامساً: الدهر:

ذكرنا أن الدهر ليس من أسماء الله وننقل نص فتوى ابن تيمية في مجموع الفتاوي (٢/ ٤٩١):

سئل شيخ الإسلام ﷺ عن قوله ﷺ: «لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر» فهل هذا موافق لما يقوله الاتحادية: بينوا لنا ذلك؟

فأجاب: الحمد لله، قوله لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر: مروي بألفاظ أخر كقوله: "يقول الله: يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر بيدي الأمر أقلب الليل والنهار». وفي لفظ: "لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر يقلب الليل والنهار» وفي لفظ: "يقول ابن آدم يا خيبة الدهر وأنا الدهر».

فقوله في الحديث: ابيدي الأمر أقلب الليل والنهار يبين أنه ليس المراد به «أنا الزمان» فإنه قد أخبر أنه يقلب الليل والنهار والزمان هو الليل والنهار: فدل نفس الحديث على أنه هو يقلب الزمان ويصرفه كما دل عليه قسوله تعالى فدل نفس الحديث على أنه هو يقلب الزمان ويصرفه كما دل عليه قسوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهَ يُرْبِي سَعَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْمَلُهُ زُكَامًا فَتَرَى اللّهَ اللهُ مُن يَعَلَمُ مُن يَعَلَمُ مَن يَعَلَمُ اللّهُ مَن يَعَلَمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّ

فقد بين سبحانه خلقه للمطر وإنزاله على الأرض فإنه سبب الحياة في الأرض فإنه سبحانه جعل من الماء كل شيء حي. ثم قال: ﴿يُقَلِّبُ اللّهُ الّيَلَ وَالنهار: تحويل أحوال العالم بإنزال المطر. الذي هو سبب خلق النبات والحيوان والمعدن. وذلك سبب تحويل الناس من حال إلى حال، المتضمن رفع قوم وخفض آخرين.

وقد أخبر سبحانه بخلقه الزمان في غير موضع كقوله: ﴿وَجَمَلَ الظَّلَمُنَ وَالنَّوْرُ ﴾ وقسول : ﴿وَجُمَلَ الظّلَمُنَ وَالنَّمَارَ وَالشّمْسَ وَالْفَمَرَ كُلُّ فِي فَلَكِ وَالنَّهَارَ وَالشّمْسَ وَالْفَمَرَ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ وَقُولُ الّذِي جَمَلَ الْيَتَلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَن يَلَّكُرُ لَيْ اللّهُ مَنُونَ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْيَلِ الْوَلْوَ الّذِي خَلْقِ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْيَلِ اللّهُ مَنُونَ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْيَلِ

وَالنَّهَارِ لَاَيْنَتِ لِأُوْلِى ٱلْأَلْبَـٰبِ ﴿ ﴿ وَغَيْرُ ذَلَكُ مِنَ النَّصُوصُ الَّتِي تَبِينَ أَنَهُ خَالق الزمان.

ولا يتوهم عاقل أن الله هو الزمان فإن الزمان مقدار الحركة والحركة مقدارها من باب الأعراض والصفات القائمة بغيرها: كالحركة والسكون والسواد والبياض.

ولا يقول عاقل أن خالق العالم هو من باب الأعراض والصفات المفتقرة إلى الجواهر والأعيان. فإن الأعراض لا تقوم بنفسها. بل هي مفتقرة إلى محل تقوم به. والمفتقرة إلى ما يغايره لا يوجد بنفسه، بل بذلك الغير فهو محتاج إلى ما به في نفسه من غيره فكيف يكون هو الخالق ؟ ثم أن يستغني بنفسه. وأن يحتاج إليه ما سواه. وهذه صفة الخالق سبحانه، فكيف يتوهم أنه من النوع الأول. وأهل الإلحاد ـ القائلون بالوحدة أو الحلول أو الاتحاد ـ لا يقولون أنه هو الزمان. ولا أنه من جنس الأعراض والصفات. بل يقولون هو مجموع العالم، أو حال في مجموع العالم.

فليس في الحديث شبهة لهم. لو لم يكن قد بين فيه أنه - سبحانه - مقلب الليل والنهار. فكيف وفي نفس الحديث أنه بيده الأمر يقلب الليل والنهار.

إذا تبين هذا: فللناس في الحديث قولان معروفان لأصحاب أحمد وغيرهم.

أحدهما: وهو قول أبي عبيد وأكثر العلماء أن هذا الحديث خرج الكلام فيه لرد ما يقوله أهل الجاهلية. ومن أشبههم، فإنهم إذا أصابتهم مصيبة أو منعوا أغراضهم أخذوا يسبون الدهر والزمان، يقول أحدهم قبح الله الدهر الذي شتت شملنا. ولعن الله الزمان الذي جرى فيه كذا وكذا.

وكثيراً ما جرى من كلام الشعراء وأمثالهم نحو هذا. كقولهم: يا دهر فعلت كذا. وهم يقصدون سب من فعل تلك الأمور وأحدثها والدهر مخلوق له، هو الذي يقلبه ويصرفه.

والتقدير: أن ابن آدم يسب من فعل هذه الأمور وأنا فعلتها فإذا سب الدهر فمقصوده سب الفاعل وإن أضاف الفعل إلى الدهر. فالدهر لا فعل له. وإنما الفاعل هو الله وحده.

وهذا كرجل قضى عليه قاض بحق أو أفتاه مفت بحق. فجعل يقول: لعن الله من قضى بهذا أو أفتى بهذا، ويكون ذلك من قضاء النبي عليه وفتياه فيقع السب عليه. وإن كان الساب \_ لجهله \_ أضاف الأمر إلى المبلغ في الحقيقة. والمبلغ له فعل من التبليغ بخلاف الزمان فإن الله يقلبه ويصرفه.

والقول الثاني: قول نعيم بن حماد. وطائفة معه من أهل الحديث والصوفية: إن الدهر من أسماء الله تعالى ومعناه القديم الأزلي ورووا في بعض الأدعية: يا دهر!! يا ديهور!! يا ديهار وهذا المعنى صحيح: لأن الله سبحانه هو الأول ليس قبله شيء. وهو الآخر ليس بعده شيء فهذا المعنى صحيح إنما النزاع في كونه يسمى دهراً بكل حال فقد اجمع المسلمون وهو مما علم بالعقل الصريح - أن الله سبحانه وتعالى ليس هو الدهر الذي هو الزمان. أو ما يجري مجرى الزمان فإن الناس متفقون على أن الزمان الذي هو الليل والنهار.

وكذلك ما يجري ذلك مجرى ذلك في الجنة. كما قال تعالى: ﴿وَلَمُمْ رِزَّقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةٌ وَعَشِيًا﴾ قالوا على مقدار البكرة والعشي في الدنيا وإني] الآخرة يوم الجمعة يوم المزيد والجنة ليس فيها شمس ولا قمر ولكن تعرف الأوقات بانوار أخر. قد روى أنها تظهر من تحت العرش. فالزمان هنالك مقدار الحركة التي بها تظهر تلك الأنوار.

وهل وراء ذلك جوهر قائم بنفسه هو الدهر ؟ هذا مما تنازع فيه الناس فأثبته طائفة من المتفلسفة من أصحاب أفلاطون. كما أثبتوا الكليات المجردة في الخارج التي تسمى المثل الأفلاطونية (١).

<sup>(</sup>١) المثل الأفلاطونية هي أكثر المذاهب الفلسفية شيوعاً وهي حقائق كلية ثابتة موجودة بالفعل في رأي أفلاطون وجوداً خارجياً في عالم غير محسوس وأنه هو الأصل وأماء

والمثل المطلقة وأثبتوا الهيولي<sup>(1)</sup> التي هي مادة مجردة عن الصور وأثبتوا الخلاء جوهراً قائماً بنفسه.

وأما جماهير العقلاء من الفلاسفة وغيرهم: فيعلمون أن هذا كله لا حقيقة له في الخارج. وإنما هي أمور يقدرها الذهن ويفرضها فيظن الغالطون أن هذا الثابت في الأذهان هو بعينه ثابت في الخارج عن الأذهان كما ظنوا مثل ذلك في الوجود المطلق. مع علمهم أن المطلق بشرط الإطلاق وجوده في الذهن وليس في الخارج إلا شيء معين وهي الأعيان، وما يقوم بها من الصفات فلا مكان إلا الجسم أو ما يقوم به، ولا زمان إلا مقدار الحركة، ولا مادة مجردة عن الصور بل ولا مادة مقترنة بها غير الجسم الذي يقوم به الأعراض. ولا صورة إلا ما هو عرض قائم بالجسم أو ما هو الجسم يقوم به العرض وهذا وأمثاله مبسوط في غير هذا الموضع اه.

ويقول أبو عبيد القاسم بن سلام الهروي في غريب الحديث (٢/ ١٤٥) قوله: إن الله هو الدهر وهذا لا ينبغي لأحد من أهل الإسلام أن يجهل وجهه وذلك أن أهل التعطيل يحتجون به على المسلمين وقد رأيت بعض من يتهم بالزندقة والدهرية يحتج بهذا الحديث ويقول: ألا تراه يقول: فإن الله هو الدهر! فقلت: وهل كان أحد يسب في الله آباد الدهر؟

وتأويله عندي \_ والله أعلم \_ أن العرب كان شأنها أن تذم الدهر وتسبه عند المصائب التي تنزل بهم من موت أو هرم أو تلف مال أو غير ذلك

الأشياء الموجودة مجرد صور أو صدى لهذه المثل.
 انظر مدخل إلى الفلسفة د. إمام عبد الفتاح ص٢٥٤، الفكر الفلسفي د. محمد نصار ص٩٧.

<sup>(</sup>١) الهيولي:

في كلام المتكلمين: أصل الشيء، فإن يكن من كلام العرب فهو صحيح الاشتقاق ووزنه فيعولى، أولاً \_ الصواب أنه لفظ يوناني بمعنى الأصل والمادة وفي الاصطلاح: جوهر في الجسم قابل لما يعرض له من الاتصال والانفصال اه. من المزهر للسيوطي (٢٧٧/١).، وشرح التدمرية لفائح آل مهدي.

فيقولون: أصابتهم قوارع الدهر، وأبادهم الدهر، وأتى عليهم الدهر، فيجعلونه الذي يفعل فيذمونه عليه، وقد ذكروه في أشعارهم قال الشاعر يذكر قوماً هلكوا:

فاستأثر الدهر الخداة بهم والدهر يرميني ولا أرمي يا دهر قد أكثرت فجعتنا بسراتنا ووقرت في العظم وسلبتنا ما لست تعقبنا يا دهر ما أنصفت في الحكم وقال عمرو بن قميئة:

رمتي بنات الدهر من حيث لا أرى فكيف بمن يرمي وليس برام فلو أنها نبل إذا لاتقيتها ولكنما أرمي بغير سهام على الراحتين مرة على العصا أنوء ثلاثاً بعدهن قيامى

فأخبر أن الدهر فعل به ذلك نصف الهرم. وقد أخبر الله تعالى بذلك عنهم في كتابه الكريم ثم كذبهم بقولهم فقال: ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا جَانُنَا ٱلدُّنَا مَنُوتُ وَغَيَا وَمَا يُبَيِكُمَا إِلَّا ٱلدَّمْرُ ﴾ وقال الله قال: ﴿وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَشْعُلُ مِنْ عَلَمٍ أَلِهُ الذَّهِي يَفْعُلُ يَفُعُلُ فقال النبي عَلَيْ لا تسبوا الدهر على تأويل لا تسبوا الذي يفعل لكم هذه الأشياء ويصيبكم بهذه المصائب فإنكم إذا سببتم فاعلها فإنما يقع السب على الله ثعالى لأنه قال هو الفاعل لها لا الدهر فهذا وجه الحديث إن شاء الله.

ولإتمام الفائدة ننقل ما سئل عنه الشيخ ابن عثيمين فيما يتعلق بهذا الحديث:

سئل الشيخ غفر الله له: عن قول النبي على في الحديث القدسي قال الله تعالى: «يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر، وأنا الدهر، بيدي الأمر أقلب الليل والنهار» ؟

فأجاب قائلاً: قوله في الحديث المشار إليه في السؤال: «يؤذيني ابن آدم» أي أنه سبحانه يتأذى بما ذكر في الحديث. لكن ليست الأذية التي أثبتها الله لنفسه ليست كأذية المخلوق. بدليل قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ،

وقوله «وأنا الدهر» أي مدبر الدهر ومصرفه كما قال الله تعالى: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ﴾ [آل عمران: ١٤٠] كما قال في هذا الحديث «أقلب الليل والنهار» والليل والنهار هو الدهر.

ولا يقال: بأن الله نفسه هو الدهر. ومن قال ذلك فقد جعل المخلوق خالقا والمقلب مقلباً.

فإن قيل أليس المجاز ممنوعاً في كلام الله وكلام رسوله على وفي اللغة؟

أجيب: بلى. ولكن الكلمة حقيقة في معناها الذي دل عليه السياق والقرائن. وهنا في الكلام محذوف تقديره: «وأنا مقلب الدهر» لأنه فسره بقوله: «أقلب الليل والنهار» ولأن العقل لا يمكن أن يجعل الخالق الفاعل هو المخلوق المفعول.

سئل الشيخ: هل الدهر من أسماء الله؟

**فأجاب بقوله**: الدهر ليس من أسماء الله سبحانه وتعالى ومن زعم ذلك فقد أخطأ وذلك لسبين:

السبب الأول: أن أسماءه سبحانه تعالى حسنى، أي بالغة في الحسن أكمله، فلا بد أن تشتمل على وصف ومعنى هو أحسن ما يكون من الأوصاف والمعانى في دلالة هذه الكلمة، ولهذا لا تجد في أسماء الله

تعالى اسماً جامداً والدهر اسم جامد لا يحمل معنى، إلا أنه اسم للأوقات.

سئل فضيلة الشيخ: ما حكم سب الدهر؟

فأجاب قائلاً: سب الدهر ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: أن يقصد الخبر المحض دون اللوم فهذا جائز مثل أن يقول تعبنا من شدة الحر هذا اليوم. أو برده وما أشبه ذلك لأن الأعمال بالنيات واللفظ صائح لمجرد الخبر.

القسم الثاني: أن يسب الدهر على أنه هو الفاعل. كأنه يقصد بسبه الدهر أن الدهر هو الذي يقلب الأمور إلى الخير أو الشر فهذا شرك أكبر لأنه اعتقد أن مع الله خالقاً حيث نسب الحوادث إلى غير الله.

القسم الثالث: أن يسب الدهر وهو يعتقد أن الفاعل هو الله ولكن يسبه لأنه محل هذه الأمور المكروهة فهذا محرم لأنه مناف للصبر الواجب وليس بكفر لأنه ما سب الله مباشرة ولو سب الله مباشرة لكان كافراً.



#### القاعدة الثالثة

# أسماء الله تعالى إن دلَّت على وصف متعد(١)

تضمَّنت ثلاثة أمور:

أحدها: تُبوت ذلك الاسم لله ﷺ (٢).

الثاني: ثُبوت الصَّفة التي تضمنها لله ﷺ (٣).

الثالث: ثُبوت حكمها ومُقْتَضاها(٤).

ولهذا استدل أهل العلم على سُقُوط الحد(٥) عن قُطَّاع الطريق بالتَّوبة

(١) المتعدي هو الذي يصل إلى المفعول به بنفسه مثل: بريت القلم وسيأتي في الملحق تفصيل ذلك.

(٢) أي يقر ويعترف أنه اسم الله تعالى دال على ذاته وصفاته فلا يعارض إثباته بالنفي والإنكار.

(٣) أي الإيمان بما دل عليه من معنى بالدلالة الوضعية اللغوية وهي المطابقة والتضمن والالتزام كما سيأتي في القاعدة الرابعة فلا بد من الإقرار والاعتراف الجازم بكل ذلك.

(٤) وهو ما يسمى بالأثر وسيذكر المؤلف في القاعدة السابعة أن الإلحاد في الأسماء يكون به: أ ــ إنكار الاسم.

ب \_ إنكار الصفة.

ت ـ إنكار الحكم أو المقتضى أو الأثر كما سيأتي: ـ

ومما ينبغي التنبيه له أن في هذه القاعدة رداً على المعطلة من الجهمية والمعتزلة وغيرهما ووجه ذلك أن ثبوت الاسم رد على الجهمية.

وثبوت الصفة فيه رد على المعتزلة.

أما الأثر فإن المعتزلة يثبتونه فهم يقولون إن لله اسم العليم وليست له صفة العلم لكنه يعلم أي أنهم أثبتوا الأثر إلا أنهم يقولون يعلم بذاته.

(٥) أي حد الحرابه يسقط قبل القدرة عليهم بلا خلاف بين أهل العلم وحد الحرابه هو القتل أو الصلب أو قطع اليد والرجل من خلاف، أو التفي.

أما حقوق الآدميين من القصاص إن قتل، والجراح إن جرح، ورد المال إن أخذ المال فهذا لا يسقط بالتوبة.

وفي تفسير الجلالين: (فاعلموا أن الله غفور لهم ما أتوا، رحيم بهم، عبر بذلك دون أن=

استدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْدُوا عَلَيْهِمْ فَأَعْدُوا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَنْوُرٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِلَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْوُرٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِلَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْوَلُهُ مَا اللَّهُ عَنْوَلُهُ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ عَنْوَلُهُم وَرَحِمَهُم بِإِسقاط الحدِّ عنهم.

مثال ذلك: «السميع»: يتضمن: إثبات السميع اسماً لله تعالى. وإثبات السمع صفة له وإثبات حكم ذلك، ومقتضاه وهو: أنه يَسْمَعُ السَّرَ والنَّجوى(١) كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَسْمَعُ مَّالرَّكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِعٌ بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١].

وإن دلت على وصَّف غير مُتَعدُّ تضمَّنت أمرين:

أحدهما: ثبوت ذلك الاسم لله ﷺ.

الثاني: ثبوت الصُّفة التي تضمَّنها لله عَلَىٰ.

مثال ذلك «الْحَيّ (٢) يتضمن: إثبات الحَيّ اسماً لله ﷺ (٣). وإثبات الحياة صِفَةً له.

تجدوهم ليفيد أنه لا يسقط عنه بتوبته إلا حدود الله دون حقوق الآدميين، كذا ظهر لي ولم أر من تعرض له والله أعلم اهـ. انظر في ذلك في تفسير البغوي (٢/ ٣٣). والرازي (١١/١٣٥/١) والجمل على الجلاليين (٢/ ٢١٧) وتفسير المظهري (٣/ ٩١/١) والمغني لابن قدامة (٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>١) فمعنى الحكم والأثر: أنه سبحانه وسع سمعه الأصوات الجهر والسر والنجوى، ومن ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تَجُنُولُكَ فِي زَوْجِهَا رَتَشْتَكِنَ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ قَالُورُكُمْ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ عَادِينًا إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ عَادِينًا إِلَى اللَّهِ سَمِيعًا لِللَّهِ مَا اللَّهُ عَيْدًا لِللَّهِ عَيْدًا لِللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَيْدًا لِللَّهِ عَيْدًا لِللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُ

وليعلم أن أسماء الله تعالى الحسنى التي تتضمن وصفاً متعدياً منها ما لا يتعلق بكل موجود، بل ببعضها، فكل اسم يتعلق بما يناسبه، كاسمه (السميع) الذي يتعلق بالمسموعات ومنها ما يتعلق بكل شيء كاسمه: (العليم) فإنه يتعلق بكل شيء، إذ كل شيء يصلح أن يكون معلوماً. ذكره شيخ الإسلام في الفتاوى (٥/ ٤٩٤). وانظر منهج أهل السنة لخالد نور (٢/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٢) وفي هذا يقول ابن القيام كتلف: (إن الاسم إذا أطلق عليه جاز أن يشتق منه المصدر والفعل فيخبر عنه فعلاً ومصدراً نحو «السميع» «البصير» «القدير» يطلق عليه منه السمع والبصر والقدرة. ويخبر عنه بالأفعال من ذلك نحو ﴿قَدْ سَمِعَ اللهُ﴾ ﴿فَقَدْرُنَا فَيْمَ اللّهُ﴾ وفقدرة وعنه بالأفعال من ذلك نحو ﴿قَدْ سَمِعَ اللهُ﴾ ﴿فَقَدْرُنَا فَيْمَ

فإن كان لازماً لم يخبر عنه به نحو «الحي» بل يطلق عليه الاسم والمصدر دون الفعل فلا يقال «حي» اه. من بدائع الفوائد (١/٦٢).

<sup>(</sup>٣) وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوي (١٨/ ٣١١) أن اسم الحي القيوم هو =

#### ملحق القاعدة الثالثة

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الثالثة أننا سنفصل في الملحق:

١ ـ الفرق بين المتعدي واللازم:

## الفرق بين المتعدي واللازم:

ينقسم الفعل باعتبار معناه إلى متعد واللازم:

#### الفعل المتعدى:

هو ما يتعدى أثره فاعله، ويتجاوزه إلى المفعول به، مثل: «فتح طارق الأندلس».

وهو يحتاج إلى فاعل يفعله ومفعول به يقع عليه.

ويسمى أيضاً: «الفعل الواقع» لوقوعه على المفعول به، و«الفعل المجاوز» لمجاوزته الفاعل إلى المفعول به.

وعلامته أن يقبل هاء الضمير التي تعود إلى المفعول به، مثل: «اجتهد الطالب فأكرمه أستاذه».

الاسم الأعظم وقال الشيخ ابن عثيمين في الفتاوى أنه لا شك أنه اسم لله بل ورد أنه
 الاسم الأعظم. وفي الإنصاف للمرداوي (١١/٤) أن الحي ليس اسما لله وهو خلاف
 ما ذكره الأصحاب.

وخلاصة ما ذكره المؤلف في هذه القاعدة يتضح بإجرائها على اسم الله السميع والحي فإن السميع ورد في القرآن والسنة مراداً به التسمي كما في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَيْشَايِهِ شَى َ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿لَيْسَ كَمْ الله شَى َ وَلَهُ جَلَ شَانَهُ: ﴿قَدْ سَيْعَ الْفَيْلِ الْمَعْلُ المتعدي سَيْع، كما في قوله جل شأنه: ﴿قَدْ سَيْعَ القَدْ فَوْلُ آلِي جُنْدِلُكُ فِي زَيْجِهَا﴾ ويقال إخباراً في غير القرآن سمع الله فلاناً ويقول مخبراً به: الله ويسمع الله فلاناً وتقول مخبراً به: الله سمع وسَمْع الله محيط بجميع المسموعات.

أما اسم الله الحي فهو مأخوذ من الفعل اللازم حيي بيائين ولذا لا يخبر عنه بفعله حيي بفتح الحاء وكسر الياء الأولى وأما المصدر منه (فحي) بفتح الحاء والاسم منه الحي فيقال مخبراً بهما: الله حي والحي هو الله وجاء في التنزيل قوله جل ذكره: ﴿وَقَرَكَلُ عَلَى اللَّهِ لَا يَمُوتُ ﴾.

(أما هاء الضمير التي تعود إلى الظرف، أو المصدر، فلا تكون دلالة على تعدي الفعل إن لحقته، فالأول مثل: «يوم الجمعة زرته»، والثاني مثل: «تجمل بالفضيلة تجملاً كان يتجمله سلفك الصالح » فالهاء في المثال الأول في موضع نصب على أنها مفعول فيه وفي المثال الثاني في موضع نصب على أنها مفعول مطلق):

#### المتعدي بنفسه والمتعدي بغيره:

الفعل المتعدى، إما متعد بنفسه، وإما متعد بغيره.

فالمتعدي بنفسه: ما يصل إلى المفعول به مباشرة (أي: بغير واسطة حرف الجر)، مثل «بريت القلم» ومفعوله يسمى «صريحاً» والمتعدي بغيره: ما يصل إلى المفعول به بواسطة حرف الجر، مثل «ذهبت بك» بمعنى: «أذهبتك» ومفعوله يسمى «غير صريح».

وقد يأخذ المتعدي مفعولين: أحدهما صريح، والآخر غير صريح، نحو: أدوا الأمانات إلى أهلها.

(فالأمانات: مفعول به صريح، وأهل: مفعول به غير صريح، وهو مجرور لفظاً بحرف الجر، منصوب محلاً على أنه مفعول به غير صريح).

والمتعدي قد يكون إلى مفعول واحد وقد يكون إلى مفعولين وقد يكون إلى ثلاثة مفاعيل.

## الفعل اللازم:

هو ما لا يعدى أثره فاعله، ولا يتجاوزه إلى المفعول به، بل يبقى في نفس فاعله، مثل: «ذهب سعيد، وسافر خالد» وهو يحتاج إلى الفاعل، ولا يحتاج إلى مفعول به، لأنه لا يخرج من نفس فاعله فيحتاج إلى مفعول به يقع عليه.

ويسمى أيضاً: (الفعل القاصر) \_ لقصوره عن المفعول به واقتصاره على الفاعل \_ و(الفعل غير الواقع) \_ لأنه لا يقع على المفعول به \_ و(الفعل غير المجاوز) لأنه لا يجاوز فاعله.

# متى يصير اللازم متعدياً؟

يصير الفعل متعدياً بأحد ثلاثة أشياء:

إما بنقله إلى باب (افعل) مثل: «أكرمت المجتهد».

وإما بنقله إلى باب (فَعَّل) ـ المضعف العين ـ مثل: «عظمت العلماء» وإما بواسطة حرف الجر، مثل «أعرض عن الرذيلة وتمسك بالفضيلة» اهـ. من جامع الدروس العربية للغلايني.

وانظر المفصل للزمحشري ص٣٤١، وشرح ابن يعيش على المفصل (٧/ ٦٢) ودليل السالك إلى ألفية ابن مالك للفوزان (١/ ٣٦٩).



القاعدة ع

# القاعدة الرابعة

# دلالة أسماء الله تعالى على ذاته وصفاته تكون بالمطابقة وبالتَّضمُّن وبالالتزام (١)

مثال ذلك: «الخالق» يدل على ذات الله وعلى صفة الخلق بالمطابقة (٢) ويدل على الذات وحدها وعلى صفة الخلق وحدها بالتضمن (٣).

ويدل على صفتي العلم والقدرة بالالتزام.

ولهذا لما ذكر الله خلق السموات والأرض قال: ﴿لِنَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلمَاً﴾ (٤) [الطلاق: ١٢].

ودلالة الالتزام مفيدة جداً لطالب العلم إذا تدبر المعنى ووفقه الله

 <sup>(</sup>١) سيأتي في الملحق توضيح معنى المطابقة والتضمن والالتزام بالتفصيل نقلاً عما كتبه المناطقة والأصوليون في هذا الباب.

 <sup>(</sup>٢) أي أن اسم الخالق يدل بالمطابقة على أمرين معا هما:
 أ ـ الذات.

ب ـ صفة الخلق.

يقول الشيخ خليل هراس في شرح النونية (٢/ ١٢١) فكل منها يدل بالمطابقة على مجموع الذات والصفة التي اشتق منها اه.

<sup>(</sup>٣) لأن كلاً منهما جزء لمعنى الاسم داخل في ضمنه.

<sup>(</sup>٤) إذ لولا العلم والقدرة لما صار خلق السماوات والأرض وسيأتي في القاعدة السابعة أن الإلحاد في أسماء الله تعالى يكون بإنكار الاسم أو الصفة أو الأثر وقوله إنكار الصفة أي سواء كانت من الإسم بالتضمن أم من الاسم بالالتزام فإن صفة العلم والقدرة إذا أنكرها إنسان فإنه ملحد لأن إنكار شيء مما يدل عليه الاسم من الصفة إلحاد سواء دل عليه بالمطابقة أو التضمن أو الالتزام.

انظر شرح الواسطية للشيخ ابن عثيمين (١/ ٩٢).

تعالى فهماً للتلازم فإنه بذلك يحصل من الدليل الواحد على مسائل كثيرة (۱) واعلم أن اللازم (۲) من قول الله تعالى وقول رسوله الله الله الله عالم أن يكون لازماً فهو حق وذلك لأن كلام الله ورسوله حق ولازم الحق حق (۱) ولأن الله تعالى عالم بما يكون لازماً (۵) من كلامه وكلام رسوله فيكون مراداً (۲).

وأما اللازم من قول أحد سوى قول الله ورسوله فله ثلاث حالات: الأولى: أن يذكر للقائل ويلتزم به مثل أن يقول من ينفي الصفات

<sup>(</sup>١) مثال ذلك أنه يجوز للإنسان أن يصبح جنباً والدليل قوله تعالى: ﴿ فَأَلْتَنَ بَكُورُوهُنَ وَالْبَتَغُواْ مَنَا لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُواْ حَقَّ يَدْيَنَ لَكُو ٱلْغَيْطُ ٱلْأَيْتُونُ مِنَ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ مَا كُنَّ اللهُ لَكُمْ وَلَكُوا وَاشْرَبُواْ حَقَّ يَدْيَنَ لَكُو ٱلْغَيْطُ ٱلْأَيْتُونُ مِنَ ٱلْفَيْمِ إِنَّ اللَّهُ الْفَيْمِ وَمُو اللَّهِ وَمُو اللَّهِ وَمُو اللَّهِ وَلَا اللَّهِ عَلَى هَذَا الْحَكُم عن طريق اللَّازِم.

 <sup>(</sup>٢) سيأتى في الملحق تعريف اللازم والخلاف بين المناطقة وغيرهم فراجعه فإنه مهم.

<sup>(</sup>٣) في كلام المؤلف ما يدل على أن لازم الحق حق إذا كان كلام الله وكلام رسوله ﷺ أما غير الله والرسول فإن فيه تفصيلاً كما سيذكره بعد قليل وسيأتي التعليق على هذه الجملة وفي المسألة أقوال أخرى ستأتى في الملحق.

<sup>(</sup>٤) هذا هو الدَّليل الأول على اللازم من قول الله ﷺ والرسول ﷺ.

<sup>(</sup>٥) هذا هو الدليل الثاني.

<sup>(</sup>٦) أي أن هذا اللازم يكون مراداً وهنا يرد سؤال وهو: لماذا لم يقل المؤلف: أن اللازم من قول الله والرسول يكون قولاً؟ والجواب على ذلك:

أ ـ إما أنه ليس له قصد في ذلك وأن مراده من ذلك أن لازم القول قول كما سيذكر بعد ذلك في تفصيل الحالات التي لغير الشارع.

ب \_ أو أنه يقصد بذلك أن القول هو الكلام الحقيقي وافه ورسوله لم يتكلما بهذا فلم يعبر به أما غير الله ورسوله فقد درج الناس على التعبير بلازم القول قول أو ليس بقول وعلى هذا مشى الإمام شمس الدين السلمي ت سنة ١٥٥ه حيث قال في كتابه: فرائد الفوائد في اختلاف القولين لمجتهد واحد ص٤٥ إن قال قائل: إذا جاز أن ينسب إلى الله ورسول الله هما يقتضيه قياس قول الله تعالى وقول رسول الله هم فكذلك ينسب إلى صاحب المذهب ما يقتضيه قياس قوله فالجواب أن ما دل عليه القياس في الشرع لا يجوز أن يقال إنه قول الله ولا قول رسول الله هم وإنما يقال هذا دين الله ودين رسول الله هم إمعنى أن الله تعالى دل عليه وكذلك رسوله هم اهد.

وأقول أن الخطب في هذا يسير لأننا إذا عبرنا في لازم قول الله ورسوله ﷺ أنه قول فإننا لا نعني القول الحقيقي بل اللازم هو مفهوم إلا أنه في قوة المنطوق.

قد ذكرنا فيما سبق أننا سنفصل هذه المسألة في الملحق.

الفعلية (١) لمن يثبتها: يلزم من إثباتك الصفات الفعلية لله على أن يكون من أفعاله ما هو حادث (٢) فيقول المثبت: نعم وأنا ألتزم بذلك فإن الله تعالى لم يزل ولا يزال فعالاً لما يريد ولا نفاد (٣) لأقواله وأفعاله كما قال تعالى: ﴿ قُل لَو كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكُلِمَنْتِ رَبِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ فَبَلَ أَن نَفَدَ كُلِمَتُ رَبِّ وَلَوْ حِثْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا الله في الكهف: ١٠٩].

وقـــال: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُمْ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّمُ مِنْ بَعْدِهِ. سَبْعَةُ ٱلجُمْرِ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَنْتُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَنْ فعله تعالى لا يستلزم نقصاً في حقه.

<sup>(</sup>١) وسيأتي معنى الصفات الفعلية في القاعدة الخامسة من قواعد الصفات.

<sup>(</sup>٢) الحادث له معنان:

أ .. بمعنى المخلوقات وليس هذا مراد المؤلف قطعاً فإن الله ﷺ بائن عن مخلوقاته . وليست في ذاته شيء منها .

ب ـ الحادث بمعنى المتجدد وهذا هو مراد المؤلف، الذي يرد فيه نفاة الصفات الفعلة لله.

يقول المؤلف في شرحه على الواسطية (١/ ٥٤): إن الصفات الطارئة تسمى بالصفات الفعلية لأنها تتجدد وتحدث بحسب مقتضياتها وليس في هذا نقص اه.

أي أن حدوث الفعل لا يلزم منه حدوث الفاعل فإذا جننا اليوم إلى الدرس أو العمل أو المسجد وفعلنا أفعالاً فلا يلزم من ذلك أننا لم نخلق إلا تلك الساعة فالوجود يسبق الفعل ونقول إن الله لم يزل ولا يزال فعالاً لكن آحاد أفعاله تتجدد وليس في هذا نقص بل هو كمال. ولهذا كان الرسول على إذا نزل المطر قال: (إنه حديث عهد بربه) أي أن خلق الله لهذا المطر متجدد وليس قديماً لأنه قال: حديث عهد بربه فتجدد آحاد فعل الله كمال وسيأتي تفصيل المسألة في الملحق.

 <sup>(</sup>٣) أي لا فناء لأقوال الله وأفعاله قاله الراغب في المفردات (١٤٦/٣).
 وانظر الوسيط في تفسير القرآن للواحدي (٣/ ١٧١).

الحال الثانية: أن يذكر له ويمنع التلازم بينه وبين قوله مثل أن يقول النافي للصفات لمن يثبتها: يلزم من إثباتك أن يكون الله تعالى مشابهاً (١) للخلق في صفاته.

فيقول المثبت: لا يلزم ذلك لأن صفات الخالق مضافة إليه: (٢) لم تذكر مطلقة (٣) حتى يمكن ما ألزمت (٤) به وعلى هذا فتكون مختصة به لائقة به كما أنك أيها النافي للصفات تثبت لله تعالى ذاتاً وتمنع أن يكون مشابها للخلق في ذاته فأي فرق بين الذات والصفات ؟ وحكم اللازم في هاتين الحالين ظاهر (٥).

الحال الثالثة: أن يكون اللازم مسكوتاً عنه فلا يذكر بالتزام ولا منع فحكمه في هذه الحال أن لا ينسب إلى القائل<sup>(۱)</sup> لأنه يحتمل لو ذكر له أن يلتزم به أو يمنع التلازم ويحتمل لو ذكر له فتبين له لزومه وبطلانه أن يرجع عن قوله لأن فساد اللازم يدل على فساد الملزوم.

<sup>(</sup>۱) الأولى أن يعبر (مماثلاً) لكن يقول الشيخ: أنه كتب الكتاب قبل أن يثبت له الفرق بين المماثلة والمشابهة.

٢) فيقال: علم الله. وسمع الله. والإضافة ضم الشيء إلى الشيء.

<sup>(</sup>٣) أي لم تذكر مطلقة من غير قيد بحيث يقال: علم وسمع وبصر وإرادة.

<sup>(</sup>٤) ولا يمكن ذلك قطعاً لأن الصفة المطلقة عن الإضافة أو التخصيص أمر كلي لا يوجد إلا في الأذهان ويمتنع تحققه في الأعيان فلا يمكن أن يوجد اسم في الخارج إلا وهو مقيد بالإضافة أو التخصيص وحينئذ لا يمكن أن يلزم مثبت صفة الله بأنه مشبه لأن بالإضافة يختص الرب بصفاته والمخلوق بصفاته.

انظر شرح التدمرية للمؤلف ص٥٨ من المخطوط.

 <sup>(</sup>٥) وجه ظهوره: أنه في الحالة الأولى التزم فنأخذ بلازم قوله، وفي الحالة الثانية نفاها فلا نأخذ بلازم قوله.

<sup>(</sup>٦) ظاهر إطلاق المؤلف أن اللازم لا ينسب إلى القائل سواء كان اللازم حقاً أو باطلاً إلا أن تعليله يدل على أن مراده من ذلك. اللازم الباطل بدليل قوله إن فساد اللازم يدل على فساد الملزوم ويكون على هذا موافقاً لما اختاره شيخ الإسلام في هذه المسألة والإمام ابن القيم.

ولورود هذين الاجتمالين (١) لا يمكن الحكم بأن لازم القول قول(٢).

فإن قيل: (إذا كان هذا اللازم لازماً من قوله: لزم أن يكون قولاً له) لأن ذلك هو الأصل لا سيما مع قرب التلازم قلنا: هذا مدفوع بأن الإنسان بشر وله حالات نفسية وخارجية توجب الذهول عن اللازم فقد يغفل أو يسهو أو ينغلق فكره أو يقول القول في مضايق المناظرات من غير تفكير في لوازمه ونحو ذلك(٢).

#### (١) وهما:

أ ـ يحتمل أنه لو ذكر له اللازم فإما أن:

ـ يلتزم به وهذا يدخل في الحالة الأولى التي ذكرها المؤلف.

ـ أو يمنع التلازم وهذا يدخل في الحالة الثآنية التي ذكرها المؤلف كما سبق. ب ـ ويحتمل أن يتبين لزومه فيرجع عن قوله.

. وبهذا يكون هناك ثلاثة أحتمالات هي:

ـ يلتزم باللازم ـ يمنع التلازم ـ يرجع عن قوله لبطلان اللازم.

(۲) لازم القول قول أو ليس بقول يرادف لازم المذهب مذهب أو ليس بمذهب هذا هو المعروف في كتب أهل العلم ولهذا يقول الشيخ بكر أبو زيد في المدخل (١/ ٢٦٧)
 مضى طرق معرفة المذهب من جهة قول الإمام.

والآن إلى معرفة المذهب اصطلاحاً من جهة لازم قول الإمام ويقال:

«لازم المذهب من قول الإمام: هل يكون قولاً ومذهباً له أو لا ١٤ هـ. والشاهد هو أنه لم يفرق بين لازم المذهب ولازم القول.

إلا أني وجدت الإمام شمس الدين السلمي في كتابه فوائد الفوائد ص ٤٥ قد فرق بينهما حيث سئل: هل يجوز أن ينسب إلى الشافعي قول خرج على قوله؟

فأجاب: لا يجوز أن ينسب إلى الشافعي ما خرج على قوله فيجعل قولاً له لما قدمناه في مسألة النقل والتخريج ومن أصحابنا من قال بجواز ذلك والصحيح هو الأول. ثم قال: فعلى هذا يجوز أن يقال في مثل هذا: هذا مذهب الشافعي ولا يقال: هذا قول الشافعي اه.

(٣) وهناك أدلة أخرى هي:

أننا لو التزمنا بذلك لأدى إلى تكفير كثير من العلماء كتكفير من قال عن الاستواء أو غيره أنه مجاز وليس بحقيقة لأن لازم هذا القول يستلزم التعطيل والأخذ بقول غلاة الملاحدة.

انظر التخريج د. يعقوب الباحسين. والفتاوى (٢/٧١٧). ويقول شيخ الإسلام في الفتاوى (٣٠٦/٥):

#### ملحق القاعدة الرابعة

ذكرنا: في الحاشية على القاعدة الرابعة أن هناك مسائل سنفصلها في الملحق وهي:

- ١ \_ دلالة المطابقة والتضمن والالتزام.
  - ٢ ـ لازم المذهب.
  - ٣ \_ هل لازم المذهب مذهب.
- ٤ \_ حلول الحوادث في الذات الإلهية.

## أولاً: الدلالات:

## الدلالة وأنواعها:

ذكر المؤلف في القاعدة الرابعة أن دلالة (١) الأسماء على الذات والصفات تكون بالمطابقة والتضمن والالتزام وهذا يحتاج إلى شرح فأقول:

ذكر المناطقة في كتبهم الدلالات وأنواعها، والدلالة تطلق على معنيين بالاشتراك:

أحدهما: كون أمر بحيث يفهم منه أمر آخر.

والمراد من الأمر الأول الدال، ومن الثاني المدلول، أي كون الدال بحيث يمكن أن يفهم منه المعنى سوآء فهم بالفعل أو لم يفهم.

فخلق كثير من الناس ينفون ألفاظاً أو يثبتونها بل ينفون معاني أو يثبتونها ويكون ذلك مستلزماً الأمور هي كفر وهم لا يعلمون بالملازمة بل يتناقضون وما أكثر تناقض الناس لا سيما في هذا الباب وليس التناقض كفراً.

<sup>(</sup>١) الدلالة مثلثة الدال والأفصح فتحها ثم كسرها وأردؤها الضم وهي مصدر سماعي لدل إذ قياس مصدر الفعل الثلاثي المتعدي فعل. بفتح الفاء وسكون العين كما قال ابن مالك:

فعل قياس مصدر المعدي مسن ذي تسلائسة كسرد رداً انظر حاشية الصبان على شرح الملوي على السلم ص٤٩، والغرر المثلثة للفروزآبادي، ص٢٨٨. ومذكرة الشنقيطي ص١١.

مثاله: إن إخوة يوسف عليه السلام زعموا أن الذئب أكله وأتوا بقميصه إلى يعقوب عليه السلام وعليه الدم الذي جعلوه على القميص إلا أنهم لم يشقوا القميص فعلم يعقوب بذلك كذبهم وقال متى كان الذئب حليماً ليناً يقتل يوسف ولا يشق قميصه فعدم شق القميص فيه دلالة على كذبهم إلا أنهم لم يفهموا هذه الدلالة.

الثاني: فهم أمر من أمر أي فهم المدلول من الدال أي فهم المعنى من الدال بالفعل سواء أكان الدال لفظاً أم غيره.

مثاله: فهم مسمى الاسم من اللفظ، وفهم جميع المسميات من فهم المراد بأسمائها(١).

## أنواع الدلالة:

تتنوع الدلالة إلى نوعين:

النوع الأول: الدلالة اللفظية

النوع الثاني: الدلالة غير اللفظية

وكل نوع ينقسم إلى ثلاثة أنواع هي:

۱ ـ وضعية.

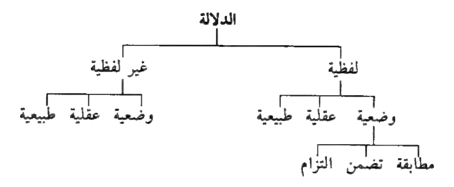
٢ \_ عقلية .

٣ \_ طبيعية (عادية).

ويكون حاصل المجموع أنها ستة أنواع<sup>(٢)</sup> ويمكن أن يكون على الجدول الآتى:

<sup>(</sup>۱) شرح الباجوري على السلم المطبوع مع تقرير الأنبابي ص٣٠ والمنطلق المفيد للبهنسي ص١٤. ومذكرة الشنقيطي ص١٢.

 <sup>(</sup>۲) انظر حاشية شروح الشمسية (١/ ١٧٤) والكتاب جمع شروحاً وحواشي على الشمسية للرازي. والدواني. والجرجاني. والدسوقي والسيالكوتي. والشربيني.



#### الدلالة غير اللفظية:

ذكرنا أن الدلالة غير اللفظية ثلاثة أقسام هي:

#### ١ ـ الدلالة الوضعية:

كدلالة المفهمات الأربعة وهي: الخط والإشارة والعقد والنصب، وتسمى هذه بالدوال الأربعة (١).

والخط هو: النقوش الموضوعة لألفاظ مخصوصة بواسطة القلم(٢).

والعقد هو: عقد الأصابع لبيان قدر العدد فهو يدل على قدر العدد وضعاً وليس باللفظ (٣).

والإشارة: تدل على المعنى المشار إليه وضعاً وليست لفظاً.

مثاله: إشارة الرأس على نعم وهو الإجابة، أو على معنى لا وهو عدم الإجابة (٤).

والنصب: هو نصب الحدود بين الأملاك، ونصب أعلام الطريق(٥).

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص١٣ وحاشية الصبان على الأشموني على الألفية (١/ ٢٠).

<sup>(</sup>٢) حاشية العدوي على شرح شذور الذهب لابن هشام (١/٧٤). وحاشية العطار على إيساغوجي ص٢٥

<sup>(</sup>٣) مذكرة الشنقيطي ص١٣.

<sup>(</sup>٤) مذكرة الشنقيطي ص١٣. وحاشية الدسوقي على شرح الخبيصي على تهذيب المنطق للتفتازاني (١/ ٨٤).

<sup>(</sup>٥) مذكرة الشنقيطي ص١٣٠.

ملاحظة: النصب كغرف بضم الغين وفتح الراء وهي العلامات المنصوبة كالمحراب للقبلة وهي جمع نصبة كعقدة بضم العين وسكون القاف وفتح الدال أما النصب بضمتين فهي الأصنام(١).

والدلالة الوضعية: هي التي تكون الملازمة فيها بين شيئين تنشأ من التواضع والاصطلاح على أن وجود أحدهما يكون دليلاً على وجود الثاني (٢).

#### ٢ ـ الدلالة العقلية:

كالدلالة المصنوعات على صانعها، ودلالة الأثر على المؤثر (٣).

#### ٣ ـ الدلالة الطبيعية:

أو العادية كدلالة صفرة الوجه على الوجل أي: الخوف. أو دلالة حمرته على الخجل أن تحدث له صفرة في وجهه عند الخجل(٤) كما قال القائل:

تفاحة جمعت لونين خلتهما خَدَّى محب ومحبوب قد اعتنقا تعانقا فريا واش فراعهما فاحمر ذا خجلاً واصفر ذا فرقاً وقال القائل:

إذا شكوت إليها الحب خفرها شكواي فاحمر خداها من الخجل (٥)

#### الدلالة اللفظية:

بعد أن ذكرنا أنواع الدلالة اللفظية، وبقي أن نذكر أنواع الدلالة غير اللفظية.

<sup>(</sup>١) حاشية الخضري على شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (١/ ١٥).

<sup>(</sup>٢) المنطق لمحمد المظفر ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) مذكرة الشنقيطي ص١٣. حاشية الجرجاني على الشمسية المطبوعة مع مجموعة الشروح (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي على شرح الخبيصي على تهذيب المنطق للتفازاني (١/ ٨٤).

<sup>(</sup>a) مذكرة الشنقيطي ص١٣٠.

واللفظ لغة: هو مصدر بمعنى الرمي أي من الفم لا الرمي مطلقاً (١)

وفي عرف النحاة: صوت معتمد على مخرج من مخارج الفم محقق كاللسان أو مقدر كالجوف<sup>(٢)</sup>.

## والدلالة اللفظية ثلاثة أنواع:

#### ١ \_ الدلالة للعقلية:

كدلالة اللفظ المسموع وراء الجدار على وجود اللافظ<sup>(٣)</sup>، لأن اللفظ عرض لا بد له عقلاً من جرم يقوم به وهو المتلفظ به (٤).

#### ٢ ـ الدلالة الطبيعية:

أو بالعادة (٥) كدلالة أخ بالمعجمة على الحزن ودلالة أح بالمهملة على وجع الصدر (٦)، ودلالة الصراخ على مصيبة نزلت بالصارخ فإن طبع اللافظ يقتضى التلفظ بهذه الأشياء عند عروض ما يقتضيه (٨).

ملاحظة: الطبع والطبيعية والطباع بالكسر السجية التي جبل عليها الانسان<sup>(٩)</sup>.

والفرق بين الدلالة العقلية والطبيعية هو:

أن الدلالة العقلية تكون بين الدال والمدلول ملازمة لا تنفك كالأثر والمؤثر فإذا سمعنا صوت متكلم من وراء جدار علمنا بوجود متكلم ما.

<sup>(</sup>۱) حاشية السجاعي على شرح قطر الندى ص٢٠.

 <sup>(</sup>٢) فوائد النحو الوسيمة شرح الدرة اليتيمة لمحمد المالكي المكي ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) تحرير القواعد المنطقية لمحمود الرازي ص٢٩،

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي على شرح الخبيصي على التهذيب ص٨٤.

<sup>(</sup>٥) حاشية الصبان على شرح السلم للملوي ص٥١٠.

<sup>(</sup>٦) حاشية الجرجاني على الشمسية (١٧٦/١).

<sup>(</sup>٧) مذكرة الشنقيطي ص١٣٠.

<sup>(</sup>A) تحرير القواعد المنطقية للرازي ص٢٨.

<sup>(</sup>٩) حاشية السيالكوتي على الشمسية ص١٧٦.

أما الدلالة الطبيعية: فهي ما إذا كانت الملازمة بين شيئين ملازمة طبيعية يقتضيها طبع الإنسان وقد يتخلف ويختلف باختلاف طباع الناس فبعض الناس يقول أخ عند الألم، وأف عند التضجر، وتفرقة أصابعه عند السآمة، لكن ليس كل الناس هذا طبعه (١٠).

## ٣ ـ الدلالة الوضعية:

عرفنا أن الملازمة بين شيئين إذا كان عن طريق التواضع والاصطلاح يسمى بالدلالة الوضعية وعرفنا الدلالة الوضعية غير اللفظية أما الدلالة الوضعية اللفظية فهى:

كون اللفظ متى أطلق فهم منه معناه $^{(7)}$  أو هي كون اللفظ بحالة ينشأ من العلم بصدوره من المتكلم العلم بالمعنى المقصود به $^{(7)}$ .

وتنقسم هذه الدلالة إلى ثلاثة أقسام وهي:

الأول: دلالة المطابقة (٤):

وهي دلالة اللفظ على المعنى الذي وضع له مثل دلالة الإنسان على الحيوان الناطق، ودلالة البيت على مجموع الجدار والسقف(٥).

وأضاف بعضهم كالتفتازاني قيد التمام فقال: دلالة اللفظ على تمام ما وضع له إلا أن العطار قد ذهب إلى أن قيد التمام غير ضروري في التعريف وإنما ذكر رعاية لما يقتضيه حسن التقابل مع الشق الثاني وهو التضمن الذي

<sup>(</sup>١) المنطق لمحمد المظفر ص٣٦...

<sup>(</sup>٢) تحرير القواعد المنطقية ض٢٩.

<sup>(</sup>٣) المنطق لمحمد المظفر ص٣٧.

<sup>(</sup>٤) الإضافة فيها من إضافة المصاحب إلى المصاحب. أو هو على حذف مضاف أي دلالة ذي المطابقة أي اللفظ ذي المطابقة لمعناه.

انظر حاشية الصبان على شرح الملوي على السلم ص٥٦.

<sup>(</sup>٥) البصائر النصيرية في علم المنطق لابن سهلان الساوي وبهامشه تعليقات محمد عبده ص٢٣. ومعيار العلم للغزالي ص٤٢.

يدل على جزء المعنى(١).

ودلالة المطابقة هي الدلالة الأصلية في الألفاظ التي لأجلها مباشرة وضعت لمعانيها<sup>(٢)</sup>.

ومن أمثلة دلالة المطابقة: دلالة الرجل على الإنسان الذكر، والمرأة على الإنسان الأنثى (٣).

وسميت بالمطابقة لمطابقته أي موافقة المعنى للفظ من قولهم: طابق النعل النعل إذا توافقا(٤).

والمراد من تطابق اللفظ والمعنى: هو عدم زيادة اللفظ على المعنى حتى يكون مستدركاً أو عدم زيادة المعنى على اللفظ حتى يكون قاصراً (٥)، وقد عبر المناطقة عن دلالة المطابقة بأنها ما تدل على تمام المعنى ولم يعبروا بجميع المعنى لأن لفظ الجميع يشعر بالتركيب فيلزم تخصيص المطابقة بالمركب مع أنها عامة في المركب والمفرد كالنقطة (٢).

الثاني: دلالة التضمن:

هي دلالة اللفظ الوضعية على جزء مسماه (٧).

أو هي دلالة اللفظ الوضعية على جزء المعنى الموضوع له (^) كدلالة الإنسان على الحيوان أو الناطق (٩)، وكدلالة لفظ الكتاب على الورق وحده

<sup>(</sup>۱) حاشية العطار على شرح الخبيصي ص٥٠. وحاشية البناني على شرح المحلى على جمع الجوامع (٢٣٧/١).

<sup>(</sup>٢) المنطق لمحمد المظفر ص٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) مذكرة الشنقيطي ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) شرح الملوي مع حاشية الصبان ص٥٢٠.

<sup>(</sup>٥) حاشية العطار على شرح الخبيصى ص٥٠٠

<sup>(</sup>٦) حاشية العطار على شرح الخبيصي ٥٠.

<sup>(</sup>٧) شرح الكوكب المنير لابن النجار (١٢٦/١).

<sup>(</sup>٨) المنطق لمحمد المظفر ص٣٨

<sup>(</sup>٩) شرح الخبيصي على التهذيب (١/ ٨٨).

أو الغلاف، فلو بعت الكتاب يفهم المشتري دخول الغلاف فيه، ولو أردت بعد ذلك أن تستثني الغلاف لاحتج عليك بدلالة لفظ الكتاب على دخول الغلاف<sup>(۱)</sup>.

وسميت بدلالة تضمنية لكون الجزء في ضمن المعنى الموضوع له (۲) والإضافة في دلالة التضمن ودلالة الالتزام من إضافة المسبب إلى السبب (۲).

والعلاقة بين المطابقة والتضمنية العموم والخصوص المطلق فإذا وجدت التضمنية وجدت المطابقية دون العكس لجواز أن يكون المعنى بسيطاً لا جزء له، فتوجد المطابقية دون التضمنية (٤).

### الثالث دلالة الالتزام:

وهي دلالة اللفظ على خارج عن مسماه لازم له لزوماً ذهنياً بحيث يلزم من فهم المعنى المطابقي فهم ذلك الخارج اللازم مثاله: دلالة الأربعة على الزوجية لأن معنى الزوجية في الاصطلاح: هي الانقسام إلى متساويين (٥).

ومعنى الالتزام: أن المعنى قد استلزم ذلك الأمر الخارج عنه (٢). س: ما مرادنا من قولنا فيما سبق في دلالة الالتزام (لزوماً ذهنياً)؟ سيتضح الجواب على ذلك من خلال التوضيح التالي:

#### اللازم لغة:

هو ما يمتنع انفكاكه عن الشيء (٧).

<sup>(1)</sup> المنطق لمحمد المظفر ص ٣٨.

<sup>(</sup>۲) شرح الخبيصي (۸۸/۱)

<sup>(</sup>٣) حاشية الصبان على الملوي ص٥٣.

<sup>(</sup>٤) المرشد السليم لعوض حجازي ص٤٧.

<sup>(</sup>٥) مذكرة الشنقيطي ص١٤.

<sup>(</sup>٦) المنطق المفيد للبهنسي ص١٥٠.

<sup>(</sup>٧) شرح القاموس للزبيدي (٩/ ٩٩) التوقيف على مهمات التعاريف للمناوي ص٦١٥ ::

أما اللازم اصطلاحاً: فهو يختلف بحسب الأبواب:

فاللازم عند النحاة هو الذي يطلق على غير المتعدي وقد سبق توضيح ذلك عند الكلام على القاعدة الثالثة من قواعد الأسماء والصفات في الكتاب.

واللازم عند علماء البديع هو الإعنات والتشديد ويسمى بلزوم ما لا يلزم (١) وهو أن يلزم الشاعر أو الناثر نفسه بما ليس بلازم بحيث يريد أن يأتي بالسجع مثلاً فيلزم نفسه بحرف قبل حرف السجع مع أنه ليس بلازم للسجع (٢).

ومن أمثلة هذا القسم قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِيدَ فَلَا نَقْهَرٌ ۞ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَتْهَرٌ ۞ فَالراء بمنزلة حرف الروي وقد جيء قبلها في الفاصلتين بالهاء وهو ليس بلازم لتحقق السجع (٣).

ومثال آخر: ﴿أَلَرُ نَشَرَحُ لَكَ صَدَرَكَ ۞ وَوَضَعَنَا عَنكَ وِذَرَكَ ۞﴾ (١) وإلى ذلك أشار السيوطي في ألفيته:

والحرف من قبل الروي يلزم فسسمه لنزوم من لا يلزم كفوله تقهر وتنهر صدركا وزرك ظهرك وبعد ذكركا(٥)

واللازم عند الفقهاء هو كون العقد إذا وقع فإنه لا يمكن رفعه بإطلاق واللازم عند المناطقة هو عبارة عن امتناع الانفكاك عن الشيء وما يمتنع انفكاكه عن الشيء يسمى لازماً وذلك الشيء ملزوماً (١).

وينقسم اللازم إلى أنواع:

<sup>(</sup>١) ميزان الذهب في شعر العرب للهاشمي ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب للنويرى (١١٣/٧).

<sup>(</sup>٣) المطول في شرح تلخيص المفتاح للتفتازاني ص٩٩٥.

<sup>(</sup>٤) انظر كتاب الفاصلة في القرآن لمحمد الحسناوي ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٥) عقود الجمان للسيوطي (١٨٩/٢).

<sup>(</sup>٦) كشاف اصطلاحات الفنون للتهانوي (١٩/٨).

#### اللازم العقلى:

وهو ما لا يمكن للعقل تصور خلاف اللازم كالبياض للأبيض ما دام أبيض، وكالزوجية للأربعة كما سبق.

## اللازم العرفي:

أي أن العقل لا يحكم به إلا بعد ملاحظة الواقع وتكرر مشاهدة اللزوم فيه دون أن يكون لدى العقل ما يقتضي هذا اللزوم. ونجد هذه الدلالة الالتزامية بنسبة وافرة جداً في الكلام العربي، ونجدها في نصوض القرآن والسنة، وعن طريقها ترتقي البلاغة الكلامية ارتقاءً عظيماً، فمن الكلام العربي قول الشاعر يصف ممدوحه:

## طويل الشجاد رفيع العماد كشير الرماد إذا ما شتا

فقد دل بطول نجاده \_ وهو حمائل سيفه \_ على طول قامته، ودل بارتفاع عماده على عظم بيته وارتفاع مكانته، ودلَّ بكثرة رماده على جوده، لأن كثرة الرماد عند العرب تدل على كثرة الطبخ، وهذه تدل على كثرة الآكلين، وكثرة الآكلين عنده تدل على جوده، وكل هذه لوازم عرفية لا عقلية.

ومن الشواهد القرآنية قول الله تعالى في سورة (التغابن ٦٤):

﴿ وَإِن تَعَفُّواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ اللّهَ غَفُورٌ تَحِيمُ ﴾ فـان قـولـه تعالى: ﴿ فَإِنَ اللّهَ غَفُورٌ تَحِيمُ ﴾ الواقع في جواب الشرط يدل عن طريق الدلالة الالتزامية على أن الله يغفرلكم ويرحمكم إن أنتم عفوتم وصفحتم وغفرتم، مع أن هذا المعنى غير مدلول عليه بمنطوق اللفظ.

ولكن يلزم من كون الله غفوراً رحيماً أن يكافئ أهل العفو والصفح والمغفرة بالرحمة والغفران ولذلك حصل الاكتفاء في جواب الشرط بذكر هذين الوصفين دون التصريح بلازمهما، ونظير هذا في القرآن الكريم كثير جداً(١).

<sup>(</sup>١) ضوابط المعرفة للميداني ص٣١٠.

وينقسم اللازم أيضاً إلى:

١ ـ لازم في الذهن والخارج معاً.

٢ \_ لازم في الذهن فقط.

٣ ـ لازم في الخارج فقط<sup>(١)</sup>.

## مثال اللازم في الذهن والخارج معاً:

دلالة الأربعة على الزوجية التي هي الانقسام إلى متساويين فيلزم من فهم معنى الأربعة فهم أنها زوج أي منقسمة إلى متساويين فهذا لازم في الذهن كما ذكرنا، ولازم في الخارج أيضاً والمراد بالخارج هنا: الواقع في نفس الأمر فالزوجية لازمة للأربعة في الذهن، وفي الواقع في نفس الأمر.

## ومثال اللازم في الذهن فقط:

دون الخارج لزوم البصر للعمى لأن معنى العمى بدلالة المطابقة هو سلب البصر فمعناه المطابقي مركب إضافي أي مركب من مضاف هو سلب ومضاف إليه وهو البصر. ولا يعقل سلب البصر حتى يعقل معنى البصر فظهر أنه لا يفهم أحد معنى العمى حتى يفهم معنى البصر لأن معنى البصر جزء من معنى العمى، لأن معنى العمى مركب إضافي والبصر أحد جزأيه، وهذا اللازم إنما هو في الذهن فقط لا في الخارج لأن العين التي توصف بالعمى انتفى عنها البصر ضرورة لما بين العمى والبصر من التنافي المعبر عنه بمقابلة العدم والملكة (٢).

<sup>(</sup>١) انظر المنتقي من فوائد للمؤلف ص٧١. والتعريفات للجرجاني ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) المراد من العدم والملكة هو:

إثبات أو نفي ما من شأنه أن يتصف بهذه الصفة كالإبصار فالعدم هو «العمى» عمن يكون قابلاً لصفة «الإبصار» كالحيوانات المبصرة يصيبها «العمى» والمبصر هو «الملكة» الموصوف بالإبصار. أما ما يقابل ذلك فهو من لا يقبل «العدم والملكة» كالجدار والأرض وسائر الجمادات فإنها غير قابلة للصفة المذكورة «الإبصار» انظر الأجوبة المرضية لتقريب التدمرية لبلال الجزائري ص٨٣٠.

ومثال اللازم في الخارج فقط: دلالة لفظ الغراب على السواد لأنه لا يوجد في الخارج غراب إلا هو متصف بالسواد ولكن هذا لا يفهم من فهم معنى الغراب لأن من لم ير الغراب قط، ولم يخبره أحد بلونه قد يتصور أن الغراب طائر أبيض فالسواد إنما يلزم الغراب في الخارج فقط. لا في الذهن. فدلالته عليه التزامية عند الأصوليين والبيانيين وليست كذلك عند المنطقين (۱).

#### أمثلة توضح ما سبق:

السيارة: هذه الكلمة تدل على جميع أجزائها بدلالة المطابقة ويدل على العجلات فقط بالتضمن ويدل على البطارية وحدها بالتضمن ويدل على الذي صنعها بالالتزام أن لها صانعاً.

٢ - اشتريت داراً: تدل على كل الدار بالمطابقة، ودلالتها على الحمام وحده بالتضمن، وهكذا، ودلالته على أن هناك شخصاً بناه بالالتزام.

#### أمثلة على الأسماء الحسني:

ذكر المؤلف مثالًا لاسم الخالق ونذكر مثالًا آخر لاسم الرحمن:

فيدل على الذات وعلى صفة الرحمن بالمطابقة ويدل على الذات وحدها وعلى صفة الرحمة وحدها بالتضمن ويدل على الحياة والعلم والقدرة التزاماً لأنه لا توجد رحمة بدون حياة الراحم وعلمه وقدرته يقول ابن القيم في النونية:

كلها معلومة ببيان وكذا التزاماً واضح البرهان الاسم يفهم منه مفهومان يشتق منه الاسم بالميزان

ودلالة الأسماء أنواع ثلاث فدلت مطابقة كذاك تضمناً فأما مطابقة الدلالة فهي أنَّ فذات الإله وذلك الوصف الذي

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص١٥.

لكن دلالته على إحداهما وكذا دلالته على الصفة التي وإذا أردت لذا مشالاً بيناً ذات الإله ورحمة مدلولها إحداهما بعض لذا الموضوع لكن وصف الحي لازم ذلك فلذا دلالته عليه بالتزام

بعضمن فافهمه فهم بيان ما اشتق منها فالتزام دان فمثال ذلك لفظة الرحمن فهما لهذا اللفظ مدلولان فهي تضمن ذا واضح التبيان المعنى لزوم العلم للرحمن بيئن والحق ذو تبيان

# ثانياً: لازم المذهب:

ذكرنا معنى اللازم فيما سبق:

والمقصود بلازم القول: ما يلزم من ثبوت القول ثبوته عقلاً أو شرعاً أو لغة ولم يذكر في الكلام كما سبق أن ذكرنا.

واللازم قد يكون واضحاً بيناً وقد يكون خفياً.

فاللازم الخفي هو الذي يحتاج في إثبات لزومه لغيره إلى دليل كلزوم الحدوث للعالم فلا يجزم بالحدوث إلا بدليل وإن اختلفوا في نوع الدليل فالمتكلمون يستدلون بأنه متغير وكل متغير حادث وأما القرآن فيستدل بحدوثه بقوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ وَالشاهد من الآية واضح.

وأما: اللازم البين الواضح فهو الذي لا يحتاج في إثبات لزومه لغيره إلى دليل.

مثاله: لزوم الشجاعة للأسد والفردية لثلاثة فإن لزوم هذين لملزوميهما لا يفتقر إلى دليل.

### وينقسم اللازم البين إلى قسمين:

أ ـ لازم بين بالمعنى الأخص وهو ما يكفي فيه تصور الملزوم فقط
 للجزم باللزوم بينه وبين اللازم.

مثاله: الزوجية للأربعة فإذا تصورنا الأربعة جزمنا بالزوجية.

ب - لازم بين بالمعنى الأعم وهو ما لابد فيه من تصور الملزوم واللازم حتى نجزم باللزوم بينهما.

مثاله: لزوم مغايرة الإنسان للفرس فلا يلزم من تصور الإنسان تصور مغايرته للفرس تجزم بلزوم مغايرته للفرس بل إذا تصورت الإنسان وتصورت الفرس تجزم بلزوم المغايرة بينهما.

ويشترط المحققون من المناطقة في اللازم أن يكون بيناً بالمعنى الأخص لا غيره وسيأتي الأقوال الأخرى في المسألة.

أنظر تحرير المقال فيما تصح نسبته للمجتهد من الأقوال د. عياض ص(٨٨) والمنطق الوافي لحسن حنبل (١/ ٢٠) وشرح السلم للجندي ص(١٣)

### مثال اللازم:

اختلف الفقهاء في الإقالة هل هي فسخ أو بيع.

والإقالة: هي أن يقيل البائع المشتري أو المشتري البائع فلا يلزم أحدهما الآخر بالعقد بل له أن يفسخه.

فمذهب الحنابلة أنه فسخ كما في الشرح الممتع للشيخ ابن عثيمين (٨/ ٣٨٢) ومذهب المالكية أنه بيع كما في شرح الخرشي على خليل (٥/ ١٦٦) والإشراف على مذاهب الخلاف للقاضي عبد الوهاب (١/ ٢٨٢).

ويترتب على هذا الخلاف أمور ذكرها ابن رجب في القواعد ص(٣٧٩)، و (٣/٩/٣) من الطبعة التي حققها مشهور آل سلمان.

فمن قال إنه بيع يلزم منه أنه يشترط له شروط البيوع ومن قال: إنه فسخ فإنه لا يشترط ذلك.

وانظر أمثلة أخرى في كتاب تحرير المقال د. عياض السلمى ص(٨٨) ونشر البنود على مراقى السعود للعلوى (١١٠/١)

# ثالثاً: هل لازم المذهب مذهب:

قبل أن نذكر الخلاف في المسألة لابد أن نحرر محل النزاع كما ذكر المؤلف سابقاً.

١ \_ لازم قول الله 義 ولازم قول الرسول 難 قول لأن لازم قولهما
 حق كما سبق.

٢ ـ إذا التزم القائل باللازم أصبح قولاً له وإذا لم يلتزمه لم يكن قولاً
 له وقد سبق ذلك.

٣ ـ إذا سكت عن اللازم فهل يكون قولاً أو مذهباً له أم لا ؟
 اختلف في هذا على أربعة أقوال:

الأول: أنه ليس مذهباً له وقد سبق أدلة ذلك.

قال الشاطبي في الاعتصام (٢/ ٦٤):

ولازم المذهب: هل هو مذهب أو لا؟ هي مسألة مختلف فيها بين أهل الأصول. والذي كان يقول به شيوخنا البجائيون والمغربيون ويرون أنه رأي المحققين أيضاً: أن لازم المذهب ليس بمذهب.

الثاني: أن لازم المذهب مذهب وهو قول الأثرم والخرقي.

انظر الفتاوي (۳۵/ ۲۸۹)، والتخريج د. يعقوب ص(۲۹۰).

الثالث: إن لازم المذهب إن كان قريباً فهو مذهب، وإن كان بعيداً فليس مذهباً.

وقال الكوثري فيما نقله عنه السقاف في شرح العقيدة الطحاوية ص (٣٦٤): "وهذا الاستلزام بين وما يقال من أن لازم المذهب ليس بمذهب إنما هو فيما إذا كان اللزوم غير بين، فاللازم البين لمذهب العاقل مذهب له، وأما من يقول بملزوم مع نفيه للازمه البين فلا يُعَدُّ هذا اللازم مذهباً له لكن يسقطه هذا النفي من مرتبة العقلاء إلى درك الأنعام وهذا هو التحقيق في لازم المذهب. . . . » انتهى ما أردنا نقله.

الرابع: التفصيل وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية حيث قال في الفتاوي (٤٢/٢٩): لازم قول الإنسان نوعان:

أحدهما: لازم قوله الحق فهذا مما يجب عليه أن يلتزمه فإن الازم الحق حق ويجوز أن يضاف إليه إذا علم من حاله أنه لا يمتنع من التزامه بعد ظهوره وكثير مما يضيفه الناس إلى مذهب الأئمة من هذا الباب.

والثاني: لازم قوله الذي ليس بحق فهذا لا يجب التزامه إذ أكثر ما فيه أنه قد تناقض وقد ثبت أن التناقض واقع من كل عالم غير النبيين ثم أن عرف من حاله أنه يلتزمه بعد ظهوره له فقد يضاف إليه وإلا فلا يجوز أن يضاف إليه قول لو ظهر له فساده لم يلتزمه لكونه قد قال ما يلزمه وهو لا يشعر بفساد ذلك القول ولا يلزمه.

وهذا القول هو ظاهر كلام الشيخ ابن عثيمين في الكتاب للتعليل الذي ذكره كما سبق أن وضحنا. وهذا هو الصواب لأمور:

 ١ ـ أن لازم القول الصحيح حق فلا تمتنع إضافته إلى المجتهد إذ لا ضرر يلحقه في ذلك.

أما اللازم الباطل فلو صحت نسبته للزم تكفير كثير من العلماء كما سبق.

٢ ـ أن التناقض ليس مستحيلاً على المجتهد لكثرة وقوعه كما سبق أن نقلنا عن شيخ الإسلام في ذلك.

٣ ـ القول بأن لازم المذهب ليس مذهباً على الإطلاق يتعارض مع ما صنعه علماء المذاهب الأربعة من استنتاج مذاهب الأثمة من فتاواهم بطريق التلازم بين ما أفتوا فيه وسكتوا عنه.

٤ - إن كثيراً من اللوازم التي يحكيها العلماء هي ليست لوازم في الحقيقة ولهذا يقول ابن القيم في مختصر الصواعق ص(٥٧٩):

فيا لله كيف لا يستحي العاقل من المجاهرة بالكذب على أئمة الإسلام لكن عذر هذا وأمثاله أنهم يستجيزون نقل المذاهب عن الناس بلازم

أقوالهم، ويجعلون لازم المذهب في ظنهم مذهباً، كما نقل بعض هؤلاء المباهتين أن مذهب أحمد بن حنبل وأصحابه أن الله لا يرى يوم القيامة، قال لأنه يقول أنه لا يرى إلا الأجسام وقد قام الدليل على أنه سبحانه وتعالى ليس بجسم، فلا يكون مرثياً على قولهم، ونقل هذا أيضاً أن مذهبهم أن الله تعالى يجوز أن يتكلم بشيء ولا يعني به شيئاً إلزاماً لهم من قولهم إنه لا يعلم تأويل المتشابه إلا الله وبهذا القول الباطل الذي لم يقله أحد من أهل الأرض وكما نقل هذا أو غيره من أهل البهتان أن مذهبهم أن الله جسم إلزاماً لهم بقولهم إن الله مستو على عرشه فوق سمواته بائن من خلقه موصوف بصفات الكمال اه.

وانظر تحرير المقال د. عياض ص(٩٢)، ومنهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد (٢/ ٧٢).

وأختم الكلام في هذا بما قال الإمام ابن القيم في النونية.

ولوازم المعنى تراد بذكره وسواه ليس بلازم في حقه إذ قد يكون لزومها المجهل أو لكن عرته ضفلة بلزومها ولذاك لم يك لازماً لمذاهب فالمقدمون على حكاية ذاك لا فرق بين ظهوره وخفائه ميما إذا ما كان ليس بلازم لا تشهدوا بالزور ويلكم على بخلاف لازم ما يقول إلهنا

من عارف بلزومها الحقان قصد اللوازم وهي ذات بيان قد كان يعلمه بلا نكران إذ كان ذا سهو وذا نسيان العلماء مذهبهم بلا برهان مذهبهم أولو جهل مع العدوان قد يذهلون عن اللزوم الداني لكن يظن لزومه بجنان ما تلزمون شهادة البهتان ونبينا المعصوم بالبرهان

والمؤلف رحمه الله يقول: بأن لوازم المعنى لا تكون مقصودة عند ذكره إلا ممن يعرف لزومها له، فهذا هو الذي يمكن أن يؤخذ بما يلزم ما يثبته من معان، وأما غيره ممن يجهل اللزوم بينهما فليس بلازم في حقه القصد إلى اللوازم عند ذكر المعنى مهما تكن اللوازم بينة واضحة، إذ قد

يكون لزومها مجهولاً له، أو يكون معلوماً ولكن أصابته غفلة عن ذلك اللزوم بسبب كثرة سهوه ونسيانه، ولذلك قرر العلماء بأن لازم المذهب لا يكون مذهباً بلا حجة ولا برهان، وأن من حكى ذلك عنهم فهو من أجهل الجهل والعدوان، ولا فرق في ذلك بين اللوازم الظاهرة واللوازم الخفية، فإن الإنسان قد يذهل عن اللازم القريب وهذا الحكم إنما هو بالنسبة إلى اللوازم التي ثبت لزومها، أما ما ليس بلازم في الحقيقة ولكن يظن الذهن لزومه فهذا أولى أن لا يعتبر لازماً فلا تشهدوا أيها المعطلة على ما تلزمونا به شهادة زور وبهتان فترمونا بالقول بتلك اللوازم، وأنها مذهب لنا، مع أنا لم نقصدها ولم تخطر لنا في الأذهان عند إثبات الصفات للرحمن اه. من شرح الشيخ خليل هراس (٢/ ٢٥٣).

### رابعاً: حلول الحوادث:

تكلمنا فيما سبق عن حلول الحوادث في الذات الإلهية وذكرنا أنه لا يحل في الذات شيء من المخلوقات وإنما المراد من ذلك إثبات الصفات الفعلية التي تتجدد عند وجود مقتضياتها.

يقول شيخ الإسلام في الفتاوى (٦/ ٣٢٠) في الفرق بين الحادث والمخلوق.

وإذا قالوا: نحن نسمي كل حادث مخلوقاً، فهذا محل نزاع، فالسلف وأثمة أهل الحديث وكثير من طوائف الكلام ـ كالهشامية والكرامية وأبي معاذ التومني وغيرهم ـ لا يقولون: كل حادث مخلوق، ويقولون: الحوادث تنقسم إلى ما يقوم بذاته بقدرته ومشيئته ومنه خلقه للمخلوقات وإلى ما يقوم بائناً عنه وهذا هو المخلوق لأن المخلوق لابد له من خلق، والخلق القائم بذاته لا يفتقر إلى خلق بل هو حصل بمجرد قدرته ومشيئته.

ويقول د. محمد الخميس في كتابه توضيح مصطلحات ابن تيمية ص(١٦): يقول ابن تيمية (والحادث ممكن ليس بواجب).

أقول: الحادث في الاصطلاح العام للمناطقة والمتكلمين ما وجد بعد

أن لم يكن فهو مرادف للمخلوق، وقد يطلق «الحادث» ويراد به المتجدد - فيكون أعم من المخلوق فالحادث على هذا قد يكون مخلوقاً كالحوادث اليومية في الكون وكذا الكون نفسه وقد لا يكون مخلوقاً على كونه متجدداً نحو قوله تعال: ﴿مَا يَأْنِيهِم مِّن فِكِ مِّن وَكِمْ مِنْ وَكُمْ مُعْدَدُهُ ﴾.

فالذكر المحدث هو القرآن وهو غير مخلوق وإن كان متجدداً اهـ.

# بيان اللبس الذي في حلول الحوادث:

يقول شارح الطحاوية ص(٧٦): "حلول الحوادث بالرب تعالى، المنفي في علم الكلام المذموم لم يرد نفيه ولا إثباته في الكتاب ولا في السنة وفيه إجمال، فإن أريد بالنفي أنه لا يحل في ذاته المقدسة شيء من مخلوقاته المحدثة أو لا يحدث له وصف متجدد لم يكن - فهذا نفي صحيح (۱) وإن أريد به نفي الصفات الاختيارية من أنه لا يفعل ما يريد ولا يتكلم بما شاء ولا أنه يغضب ويرضى لا كأحد من الورى، ولا يوصف بما وصف به نفسه من النزول والاستواء والإتيان كما يليق بجلاله وعظمته عفذا نفي باطل.

وأهل الكلام المذموم يطلقون نفي حلول الحوادث فيسلم السني للمتكلم ذلك على أنه نفى عنه ـ سبحانه ـ ما لا يليق بجلاله فإذا سلم له هذا النفي ألزمه نفي الصفات الاختيارية وصفات الفعل، وهو غير لازم له وإنما أتى هذا السني من تسليم هذا النفي المجمل وإلا فلو استفسر واستفصل لم ينقطع معه».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى (٦/ ٩٠):

وإذا قيل قيام هذه الأفعال يستلزم قيام الحوادث به كان كما قيل قيام الصفات له يستلزم قيام الأعراض به ولفظ الأعراض والحوادث لفظان

<sup>(</sup>١) سيأتي التعليق على كلام الطحاوي أنه لا يحدث له وصف متجدد في الحاشية على القاعدة الخامسة من قواعد الصفات.

مجملان فإن أريد بذلك ما يعقله أهل اللغة من أن الأعراض والحوادث هي الأمراض والآفات كما يقال: فلان قد عرض له مرض شديد وفلان قد أحدث حدثاً عظيماً كما قال النبي ﷺ: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة» وقال: «لعن الله من أحدث حدثاً أو آوى محدثاً» وقال: «إذا أحدث أحدكم فلا يصلي حتى يتوضاً».

ويقول الفقهاء: الطهارة «نوعان» طهارة لحدث وطهارة لخبث ويقول أهل الكلام: اختلف الناس في «أهل الأحداث» من أهل القبلة: كالربا والسرقة وشرب الخمر.

ويقال فلان به عارض من الجن وفلان حدث له ومرض فهذه من النقائص التي ينزه الله عنها.

وإن أريد بالأعراض والحوادث اصطلاحاً خاصاً فإنما أحدث ذلك الاصطلاح من أحدثه من أهل الكلام، وليست هذه لغة العرب ولا لغة أحد من الأمم، لا لغة القرآن ولا غيره ولا العرف العام ولا اصطلاح أكثر الخائضين في العلم بل مبتدعوا هذا الاصطلاح: هم من أهل البدع المحدثين في الأمة الداخلين في ذم النبي على الهد.

ويقول الشيخ ابن عثيمين في شرح الواسطية (١/ ٢١٠):

ثم نقول لهم: قولكم: إن الرضى حادث بعد أن لم يكن، ما الذي يمنع أن يكون الله رهم لكمال تصرفه في ملكه يرضى عن أقوام ويسخط عن أقوام يرضى عن الشخص في حال، ويغضب عليه في حال أخرى ما المانع؟

وهل هذا إلا من كمال ربوبيته أن يكون فعالاً ما يريد هذا لا شك أنه من كمال ربوبيته وكماله ﷺ.

 ثم قولكم: إن الحوادث لا تقوم إلا بحادث هذا ليس بصواب الأننا نرى أن الحوادث لا يلزم منها مقارنة المحدث.

ومعنى هذا: أني أنا حادث الآن لا شك أفعالي حادثة هل يلزم من هذه الحادثة أن تقارنني؟

فإذا لا يلزم من قيام الحوادث بالله على أن يكون هو محدثاً أو حادثاً لأن الحوادث لا يشترط فيها مقارنة المحدث، كذلك أفعال الله من الرضى والغضب والسخط وغيرها لا يلزم أن تكون مقارنة لله وعليه فيمكن أن تكون حادثة بعد أن لم تكن.

- وقولكم أيضاً: إن الحوادث عرض والعرض لا يقوم إلا بجسم. هذا غير صحيح!!
- فالأعراض تقوم بغير الأجسام أيضاً، يقال: ليل طويل، وشتاء بارد ومرض مزمن أو شديد فتوصف هذه الأشياء مع أنها ليست أجساماً وبهذا يتبين أن كل تعاليلهم عليلة بل ميتة.

وانظر هذه المسألة في:

- المطالب العالية للرازي (١٠٧/٢) حيث قال: فثبت أن القول
   بحدوث الصفات في ذات الله قول قال به جميع الفرق اه.
  - ومنهاج السنة النبوية لشيخ الإسلام ابن تيمية (٢/ ٣٨٢)
- والمقالات السنية في تبرئة ابن تيمية للدمشقية ص(١٤٦)،
   وموسوعة أهل السنة للدمشقية (١٠١٨/٢).



# القاعدة ٥

#### القاعدة الخامسة

# أسماء الله تعالى توقيفية(١) لا مجال للعقل فيها(٢)

وعلى هذا فيجب الوقوف فيها على ماجاء به الكتاب والسنة فلا يزاد فيها ولا ينقص لأن العقل لا يمكنه إدراك<sup>(٣)</sup> ما يستحقه تعالى من الأسماء فوجب الوقوف في ذلك على النص لقوله تعالى: ﴿وَلَا لَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِمَا عِلْمُ ۚ إِنَّ السَّمَعَ وَالْبَعَرَ وَالْقُوْادَ كُلُّ أُولَئِهَكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﷺ (١) [الإسراء: ٣٦]

<sup>(</sup>۱) توقيفي: هو تفعيل من الوقف. والياء للنسبة والوقف في اللغة: مادة تدل على الحبس والمنع ومنه التوقيف هنا إذ المراد به الوقوف على نص الشارع فلا يجوز الكلام في هذا الباب بطريق القياس أو الاشتقاق اللغوي بل يكتفي بما وردت به نصوص الشرع لفظاً ومعنى فعلم بذلك أن التوقيف هو الاقتصار في الوصف والتسمية على ما وردت به الآيات القرآنية والآثار النبوية لفظاً ومعنى اه. من قواعد البريكان.

 <sup>(</sup>٢) القول بأن أسماء الله توقيفية هو الحق الذي عليه أهل السنة والجماعة وفي المسألة أقوال أخرى سنذكرها في الملحق.

وانظر في ذلك: تفسير الرازي (٨/ ١٨٠)، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان (٤٢٧/٤) وتفسير ابن عطية (٦/ ١٥٤).

 <sup>(</sup>٣) الإدراك هو إحاطة الشيء بكماله قاله الجرجاني في التعريفات: والإدراك هو المرتبة الثانية من مراتب وصول العلم إلى النفس إذ أنه يكون بتمامه أما المرتبة الأولى فهي الشعور وهو وصول المعنى إلى النفس لا بتمامه.

انظر في ذلك الكليات لأبي البقاء الكفوي ص٦٦، ومذكرة المنطق للشنقيطي والتوقيف للمناوي ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) أي لا تتبع من قفاه يقفوه إذا تتبع أثره وهو مشتق من اسم القفا وهو ما وراء العنق. ومعنى الآية: لا تتبع ما لا علم لك به من قول أو فعل فلا تقل رأيت ولم تره، ولا تقل: سمعت ولم تسمع، ولا تقل: علمت ولم تعلم.

وروى البيهقي في شعب الإيمان (١٠٩/٦) وأبو نعيم في الحلية (١٨٩/٨) أن النبي ﷺ قال: «من قال في مؤمن ما لا يعلم حبسه الله على جسر جهنم حتى يخرج مما قال:، قال ابو نعيم: حديث غريب تفرد به إسماعيل عن سهل اهـ.

وقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمُ رَبِيَ ٱلْفَوَنِحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلإَنْمُ وَٱلْبَغْى بِغَيْرِ الْمَحِقِ وَأَن تَشُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﷺ ('' الْحَرَاف: ٣٣] ولأن تسميته تعالى بما لم يسم به نفسه أو إنكار (۲) ما سمى به نفسه جناية في حقه تعالى، فوجب سلوك الأدب في ذلك والاقتصار على ما جاء به النص (۳).

= وقال الكميت:

فلا أرمي البريء بغير ذنب ولا أقفوا الحواصن إن قفينا والآية فيها قراءتان غير هذه وهما ليستا من السبعة:

الأولى: ولا تقفو، بإثبات الواو وقال السمين في الدر المصون (٤/ ٣٩٠) إن إثبات حرف العلة جزماً لغة قوم وضرورة عند آخرين.

الثانية: ولا تقف بزنة ثقل من قاف يقوف أي تتبع أيضاً.

انظر تُفسير أبي السعود (٣/٧٦) وتفسير أبي حيان (٦/ ٣٢) وتفسير القرطبي (١٠/ ٢٥٧).

(١) والشاهد أن تسمية الله بما لم يسم به نفسه قول عليه بلا علم فيكون محرّماً.

 (۲) ذكرُ المؤلف لإنكار الأسماء هنا من باب المقابلة لأن الكلام في حكم الإثبات لا الإنكار إذ أنه سيذكره في الإلحاد إلا أنه زيادة فائدة.

ويمكن أن يقال إن المسألة في حكم الأسماء إثباتاً ونفياً لكن غالب من يتكلم تحت هذا العنوان يتكلم في الإثبات.

(٣) قال الخازن في تفسيره (٢/ ٢٧٦): (يعني ادعو الله بأسمائه التي سمى بها نفسه أو سماه بها رسوله على ففيه دليل على أن أسماء الله توقيفية لا اصطلاحية ومما يدل على صحة هذا القول ويؤكده أنه يجوز أن يقال: يا جواد ولا يجوز أن يقال يا سخي ويجوز أن يقال: يا عليم ولا يجوز أن يقال: يا عاقل، ويجوز أن يقال: يا حكيم ولا يجوز أن يقال يا طبيب اه.

وقال الزمخشري في الكشاف (٢/ ١٨٠): كما سمعنا البدو يقولون بجهلهم: يا أبو المكارم، يا أبيض الوجه اه.

وقال الخطابي في شأن الدعاء ص١١١:

ومن علم هذا الباب، أعني: الأسماء والصفات، ومما يدخل في أحكامه [ويتعلق به من شرائط] أنه لا يتجاوز فيها التوقيف ولا يستعمل فيها القياس، فيلحق بالشيء نظيره في ظاهر وضع اللغة ومتعارف الكلام فالجواد: لا يجوز أن يقاس عليه: السخي وإن كانا متقاربين في ظاهر الكلام وذلك أن السخي لم يرد به التوقيف كما ورد بالجواد ثم أن السخاوة موضوعة في باب الرخاوة واللين يقال: أرض سخية وسخاوية إذا كان فيها لين ورخاوة وكذلك لا يقاس عليه السمح لما يدخل السماحة من معنى اللين=

### ملحق القاعدة الخامسة

قبل أن نورد الأقوال في كون الأسماء توقيفية أم لا نحرر محل النزاع وهو: ١ ـ أن العلماء متفقون على جواز إطلاق الأسماء والصفات إذا ورد بها الإذن من الشارع.

٢ ـ ومتفقون على امتناع تسميته إذا ورد المنع منه.

٣ ـ واختلفوا إذا لَم يوجد إذن ولا منع على أقوال هي:

١ ـ أن أسماء الله توقيفية وهو مذهب أهل السنة كما سبق وقد ذكر المؤلف الأدلة على ذلك من الكتاب والعقل ونزيد دليلاً من السنة وهو قوله عليه الصلاة والسلام في الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه(١/٣٥٢) ولا نحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك، والتسمية من الثناء فدل على أن العقل لا مجال له في باب الأسماء إلا التصديق والوقوف عن النصوص،

ومن الأدلة أيضاً أنه لا يجوز تسمية النبي ﷺ بما ليس من أسمائه فالباري أولى، ذكره السفاريني في اللوامع (١/ ١٢٥).

والسهولة وأما الجود فإنما هو سعة العطاء من قولك: جاد السحاب إذا أمطر فأغزر، ومطر جود وفرس جوادًا إذا: بذل ما في وسعه من الجري.

وقد جاء في الأسماء القوي ولا يقاس عليه الجلد وإن كانا يتقاربان في نعوت الأدميين لأن باب التجلد يدخله التكلف والاجتهاد، ولا يقاس على «القادر» المطيق ولا المستطيع لأن الطاقة والاستطاعة إنما تطلقان على معنى قوة البنية، وتركيب الخلقة، ولا يقاس على «الرحيم» الرقيق وإن كانت الرحمة في نعوت الأدميين نوعاً من رقة القلب وضعفه عن احتمال القسوة.

وفي صفات الله سبحانه: «الحليم» و«الصبور» فلا يجوز أن يقاس عليها والوقور والرزين.

وفي أسمائه «العليم» ومن صفته العلم، فلا يجوز قياسه عليه أن يسمى «عارفاً» لما تقتضيه المعرفة من تقديم الأسباب التي بها يتوصل إلى علم الشيء وكذلك لا يوصف بالعاقل وهذا الباب يجب أن يراعى ولا يغفل فإن عائدته عظيمة والجهل به ضار [وبالله التوفيق].

### قال السفاريني:

# لكنها في الحق توقيفية لنا بنا بنا أدلسة وفسيسة

٢ ـ قول المعتزلة ومال إليه الباقلاني في تمهيد الأوائل ص٢٦، ونقله عن التفتازاني في شرح المقاصد (٤٤٤/٤) وهو أن أسماء الله ليست توقيفية أي يجوز أن يسمى الله بكل اسم إذا كان متصفاً بمعناه ولم يوهم نقصاً وإن لم يرد توقيف من الشارع، وذكره الباجوري في شرح جوهرة اللقاني ص٨٩. وانظر شرح المحلي المطبوع مع حاشية العطار على جمع الجوامع (٢/٢٩٤).

٣ ـ التوقف وعدم الجزم بالتحريم ولا الجواز وهو قول إمام الحرمين
 في الإرشاد ص(١٣٦).

ونسب الزركشي في شرح جمع الجوامع (٨٦٩/٤) إلى الباقلاني التوقف أيضاً فلعل له في المسألة قولين.

مناظرة في أسماء الله هل هي توقيفية:

يذكر مترجموا أبي الحسن الأشعري أن من أسباب تركه الاعتزال مناظرته لشيخه أبي على الجبائي في بعض المسائل، ومنها هذه المسألة فقد كان أبو الحسن الأشعري يرى أن أسماء الله توقيفية ـ بخلاف شيخه الجبائي فمرة دخل رجل على الجبائي، فقال له: هل يجوز أن يسمى الله تعالى عاقلاً.

فقال الجبائي لا لأن العقل مشتق من العقال، وهو المانع، والمنع في حق الله محال، فامتنع الإطلاق.

فقال أبو الحسن الأشعري: فقلت له: فعلى قياسك لا يسمى الله سبحانه حكيماً لأن هذا الاسم مشتق من حكمة اللجام وهي الحديدة المانعة للدابة عن الخروج، ويشهد لذلك قول حسان بن ثابت فللهذا:

فنحكم بالقوافي من هجانا ونضربُ حين تختلط الدماء وقول الآخر: أبني حنيفة حكموا سفهاءكم إني أخاف عليكمو أن أغضبا أي نمنع بالقوافي من هجانا، وامنعوا سفهاءكم.

فإذا كان اللفظ مشتقاً من المنع، والمنع على الله محال، لزمك أن تمنع إطلاق (حكيم) على الله ﷺ.

قال: فَلَمَ يجب الجبائي إلا أنه قال لي: فلم منعت أنت أن يسمى الله سبحانه عاقلاً وأجزت أن يسمى حكيماً؟

قال: فقلت له: لأن طريقي في مأخذ أسماء الله الإذن الشرعي دون القياس اللغوي فأطلقت حكيماً لأن الشرع أطلقه ومنعت عاقلاً لأن الشرع منعه ولو أطلقه الشرع لأطلقته اهد. ذكره السبكي في الطبقات (٣/٣٥٧) وعبد الرحمن بن بدوي في مذاهب الإسلاميين (١/ ٥٠٠).

ومما سبق نستخلص قاعدة أخرى وهي:

أن ما يطلق عليه في باب الأسماء والصفات توقيفي، وما يطلق عليه من الإخبار لا يجب أن يكون توقيفياً كالقديم والشيء الموجود والقائم بنفسه فهذا فصل الخطاب في مسألة أسمائه هل هي توقيفية أو يجوز أن يطلق عليه بعض ما لم يرد به السمع. ذكره ابن القيم في بدائع الفوائد (١/١٢٢).





#### القاعدة السادسة

# أسماء الله تعالى غير محصورة بعدد معين(١)

لقوله ﷺ في الحديث المشهور: «أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك (٢).

الحديث رواه أحمد وابن حبان والحاكم وهو صحيح (٣).

وما استأثر الله تعالى به في علم الغيب لا يمكن أحداً حصره ولا الإحاطة به.

<sup>(</sup>١) هذا هو الحق وهو مذهب الجمهور بل حكى النووي الاتفاق عليه وسيأتي في الملحق ذكر الخلاف في المسألة.

<sup>(</sup>٢) والشاهد من التحديث: قوله: ﴿ أَو استأثرت به في علم الغيب عندك الله على أن أسماءه أكثر من تسعة وتسعين وأن له أسماء استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمها غيره.

قال الخطابي في شأن الدعاء ص٢٤ عند هذا الحديث فهذا يدلك على أن لله أسماء لم ينزلها في كتابه حجبها عن خلقه ولم يظهرها لهم اه.

وأستدل بهذا الحديث الإمام ابن كثير في تفسيره (٢٥٨/٢) على أن أسماء الله غير منحصرة.

وقال الإمام ابن القيم في شفاء العليل ص٤٧٦ الحديث دليل على أن أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين، وأن له أسماء وصفات استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمها غيره وعلى هذا فقوله: «إن لله تسعة وتسعين اسماً» لا ينفي أن يكون له غيرها والكلام جملة واحدة أي له أسماء موصوفة كما يقال: لفلان مائة عبد أعدهم للتجارة ومائة أعدها للجهاد وهذا قول الجمهور وخالفهم ابن حزم فزعم أن أسماءه تنحصر في هذا الحدد له

<sup>(</sup>٣) سيأتي في الملحق تحقيق الحديث وتخريجه وفيه بحث مهم.

فأما قوله ﷺ: ﴿إِن شَّ تَسَعَةُ وتَسَعِينَ اسْماً مائة إلا واحداً من أحصاها(١) دخل الجنة (٢) فلا يدل(٢) على حصر الأسماء بهذا العدد ولو كان المراد الحصر لكانت العبارة: إن أسماء الله تسعة وتسعون اسماً من أحصاها دخل الجنة أو نحو ذلك.

إذاً فمعنى الحديث أن هذا العدد من شأنه أن من أحصاه دخل الجنة وعلى هذا فيكون قوله من أحصاها دخل الجنة محملة مكملة لما قبلها (٤) وليست مستقلة.

ونظير هذا أن تقول: عندي مئة درهم أعددتها للصدقة فإنه لا يمنع أن يكون عندك دراهم أخرى لم تعدها للصدقة (٥).

<sup>(</sup>١) إحصاؤها: حفظها لفظاً وفهمها معنى وتمامه أن يعبد الله بمقتضاها ذكره المؤلف وسيأتي في الملحق الخلاف في المسألة وذكر الأقوال.

 <sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه (٢١٨/١١) من طبعة الفتح، ومسلم في صحيحه (٧/ ١٤):
 من طبعة المفهم للقرطبي.

<sup>(</sup>٣) في هذا رد على المخالفين الذين قالوا بأن أسماؤه تسعة وتسعون.

<sup>(</sup>٤) أي أن الجملة صفة للتسعة والتسعين وليست جملة مبتدأة ولكن موضعها النصب ويجوز أن تعرب مبتدأ والمعنى لا يختلف والتقدير: إن لله أسماء بقدر هذا العدد من أحصاها دخل الجنة، ذكره شيخ الإسلام في القتاوى (٦/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٥) يقول ابن القيم في بدائع الفوائد (١٦٧/١) وأما قوله ﷺ: ﴿إِن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة فالكلام جملة واحدة وقوله: ﴿من أحصاها دخل الجنة صفة لا خبر مستقل والمعنى له أسماء متعددة من شأنها أن من أحصاها دخل الجنة وهذا لا ينفي أن يكون له أسماء غيرها وهذا كما تقول لفلان مائة مملوك قد أعدهم للجهاد فلا ينفي أن يكون له مماليك سواهم معدون لغير الجهاد وهذا لا خلاف بين العلماء فيه وقال الخطابي في شأن الدعاء ٢٤: ﴿في هذا الحديث إثبات هذه الأسماء المخصوصة

بهذا العدد، وليس فيه منع ما عداها من الزيادة... وهو كقولك: إن لزيد ألف درهم أعدها للصدقة، وكقولك إن لعمرو مائة ثوب من زاره خلعها عليه وهذا لا يدل على أنه ليس عنده من الدراهم أكثر من ألف درهم ولا من الثياب أكثر من مائة ثوب، وإنما دلالته أن الذي أعده زيد من الدراهم للصدقة ألف درهم وأن الذي أرصد عمرو من الثياب للخلم مائة ثوب).

وقال النووي في شرح مسلم (١٧/ ٥) (اتفق العلماء على أن هذا الحديث ليس فيه =

ولم يصح عن النبي على تعيين هذه الأسماء، والحديث المروي عنه في تعيينها ضعيف(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى ص(٣٨٢) ج(٦) من مجموع ابن قاسم: (تعيينها ليس من كلام النبي على باتفاق أهل المعرفة بحديثه) وقال قبل ذلك ص(٣٧٩) (إن الوليد ذكرها عن بعض شيوخه الشاميين كما جاء مفسراً في بعض طرق حديثه) اهد. وقال ابن حجر في فتح الباري ص(٢١٥) ج(١١) ط السلفية: (ليست العلة عند الشيخين (البخاري ومسلم)

حصر لأسمائه سبحانه وتعالى، فليس معناه أنه ليس له أسماء غير هذه التسعة والتسعين، وإنما مقصود الحديث أن هذه التسعة والتسعين من أحصاها دخل الجنة، فالمراد الإخبار عن دخول الجنة بإحصائها لا الإخبار بحصر الأسماء.

<sup>(</sup>۱) وقد ضعف الحديث جماعة كابن حزم في المحلى (۳۱/۸) وابن القيم في مدارج السالكين (۳۱/۳)، وابن كثير في تفسيره (۲۰۸/۲)، والصنعاني في سبل السلام (۱۰۸/٤).

ومال البغوي إلى تضعيفه في شرح السنة (٥/ ٣٥) وكذا ابن عطية في تفسيره (٦/ ١٥٦).

بقي أن نشير إلى أن جماعة من أهل العلم قد صححوا الحديث أو حسنوه، فقد صححه القرطبي في تفسيره (٧/ ٣٢٥)، وحسنه النووي في الأذكار المطبوع مع شرح ابن علان (٣/ ٢٢١) والحديث صححه ابن حبان (٨٨/٣)، والحاكم في المستدرك (١/ ٣٢) وسكت عنه الذهبي.

وانظر موارد الظمآن لزوائد ابن حبان للهيشمي ص٩٩٥ وسيأتي ذكر طرق الحديث في ا الملحق.

يقول الشيخ ابن عثيمين في الفتاوى ص٥٠٥: فمن حاول تصحيح هذا الحديث قال إن هذا أمر عظيم لأنها توصل إلى الجنة فلا يفوت على الصحابة أن يسألوه 識 عن تعيينها، فدل هذا على أنها قد عينت من قبله 識 لكن يجاب عن ذلك بانه لا يلزم ولو كان كذلك لكانت هذه الأسماء التسعة والتسعين معلومة أشد من علم الشمس، ولنقلت في الصحيحين وغيرهما، لأن هذا مما تدعو الحاجة إليه وتلح بحفظه، فكيف لا يأتي إلا عن طرق واهية وعلى صور مختلفة فالنبي 識 لم يبينها لحكمة بالغة وهي أن يطلبها الناس ويتحروها في كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ حتى يتبين الحريص من غير الحريص.

<sup>(</sup>٢) وقد نقلنا فيما سبق من صحح الحديث ومن حسنه.

تفرد الوليد<sup>(۱)</sup> فقط بل الاختلاف فيه والاضطراب<sup>(۱)</sup> وتدليسه<sup>(۱)</sup> واحتمال الإدراج<sup>(1)</sup>) اه.

ولما لم يصح تعيينها عن النبي على اختلف السلف فيه وروي عنهم في ذلك أنواع وقد جمعت تسعة وتسعين اسماً مما ظهر لي من كتاب الله تعالى وسنة رسوله على .

### فمن كتاب الله تعالى:

| ٤ _ الأكرم  | ٣ _ الأعلى " | ٢ _ الأحد   | ۱ _ الله    |
|-------------|--------------|-------------|-------------|
| ۸ ـ والظاهر | ٧ ـ والآخر   | ٢ _ الأول   | ٥ _ الإله   |
| ۱۲ _ البصير | ١١ ـ البر    | ۱۰ ـ البارئ | ٩ _ والباطن |
| ١٦ ـ الحسيب | ١٥ _ الحافظ  | ۱٤ ـ الجبار | ١٣ ـ التواب |

<sup>(</sup>١) أي الوليد بن مسلم وسيأتي في طرق الحديث.

 <sup>(</sup>۲) الاختلاف والاضطراب هي العلة الأولى، فقد وقع الاختلاف فيه من جهة السند ومن جهة المتن أما السند فقد اختلف في سنده على الوليد فقيل عن خليد بن دعلج، وسعيد بن عبد العزيز وزهير بن محمد.

وأما من جهة المتن فقد وقع اختلاف في سرد الأسماء.

<sup>(</sup>٣) أي أن الوليد بن مسلم مدلس تدليس التسوية كما في تعريف أهل التقديس لابن حجر ص١٣٤، والتبيين لأسماء المدلسين لسبط ابن العجمي ص٨٠، وإتحاف ذوي الرسوخ لحماد الأنصاري ص٥٤، والنكت على ابن الصلاح للزركشي (٢/ ١٢١) وتدليس التسوية هو أن يروي عن شيخه ثم يسقط راوياً ضعيفاً ثم يذكر راوياً ثقة ويكون الراويان قد لقى أحدهما الآخر فيسوى الإسناد كله ثقات.

انظر التيسير للطحان ص٠٨، والتدليس في الحديث د. مسفر الدميني ص٥٣ والوليد قد صرح بالتحديث ولهذا قال الأرناؤوط في حاشية على الإحسان (٨٩/٣): رجاله ثقات، صفوان والوليد كلاهما قد صرح بالتحديث اه.

لكن في كلامه هذا نظر لأن في تدليس التسوية لا بد من التصريح من قبل كل من فوق المدلس.

<sup>(</sup>٤) أي أنه ليس من كلام النبي ﷺ بل هو من الراوي ويشهد لذلك خلو أكثر الروايات عن هذا العدد.

| ۲۰ _ المبين         | ١٩ _ الحق   | ١٨ _ الحفي   | ١٧ _ الحفيظ       |
|---------------------|-------------|--------------|-------------------|
| ٢٤ _ الحي           | ۲۳ _ الحميد | ۲۲ _ الحليم  | ۲۱ _ الحكيم       |
| ٢٨_ الخلاق          | ٢٧ _ الخالق | ٢٦ _ الخبير  | ۲۵ ـ القيوم       |
| ٣٢ ـ الرزاق         | ٣١ ـ الرحيم | ۳۰ ـ الرحمن  | ۲۹ _ الرؤوف       |
| ٣٦ _ الشاكر         | ۳۵ _ السميع | ۳۶ _ السلام  | ٣٣ _ الرقيب       |
| ٤٠ _ العالم         | ٣٩ _ الصمد  | ۳۸ ـ الشهيد  | ۳۷ _ الشكور       |
| ٤٤ _ العليم         | ٤٣ ـ العقو  | ٤٢ _ العظيم  | ٤١ _ العزيز       |
| ٤٨ ــ الغني         | ٤٧ _ الغفور | ٤٦ _ الغفار  | ٥٠ _ العلي        |
| ٥٢ ـ القدوس         | ٥١ ـ القاهر | ٥٠ _ القادر  | ٤٩ _ الفتاح       |
| ٥٦ _ القهار         | ٥٥ ـ القوي  | 0٤ ـ القريب  | ٥٣ _ القدير       |
| ٦٠ ـ المؤمن         | ٥٩ _ اللطيف | ۵۸_ الكريم   | ۵۷ _ الكبير       |
| ٦٤ _ المجيب         | ٦٣ _ المتين | ٦٢ _ المتكبر | ۲۱ _ المتعالى     |
| ٦٨ _ المقتدر        | ٦٧ ـ المصور | ٦٦ _ المحيط  | ٦٥ _ المجيد       |
| ۷۲ ـ المول <i>ي</i> | ۷۱ _ المليك | ٧٠ _ الملك   | ٦٩ _ المقيت       |
| ٧٦ ـ الوارث         | ٧٥ _ الواحد | ٧٤ _ النصير  | ٧٣المهيمن         |
| ۸۰ ـ الولي          | ۷۹ ـ الوكيل | ۷۸ ـ الودود  | ۷۷ _ الواسع       |
|                     |             |              | ٨١ _ الوهاب       |
|                     |             |              | ومن سنة رسول الله |
| ٨٥ _ الحيي          | ٨٤ ـ الحكم  | ۸۳ ـ الجواد  | ۸۲ _ الجميل       |
| ۸۹ ـ السيد          | ۸۸ ـ السيوح | ۸۷ _ الرفيق  | ۸٦ ـ الرب         |
| ٩٣ _ الباسط         | ۹۲ ـ القابض | ٩١ _ الطيب   | ۹۰ _ الشافي       |
|                     | _           |              | ==                |

٩٤ ـ المقدم ٦٥ ـ المؤخر ٩٦ ـ المحسن

٩٧ ـ المعطي ٩٨ ـ المنان ٩٩ ـ الوتر

هذا ما اخترناه بالتتبع<sup>(۱)</sup> واحد وثمانون اسماً في كتاب الله تعالى وثمانية عشر اسماً في سنة رسول الله على وإن كان عندنا تردد في إدخال (الحفي)<sup>(۲)</sup> لأنه ورد مقيداً في قوله تعالى عن إبراهيم: ﴿ إِنَّهُمْ كَانَ فِي حَفِينًا ﴾ [مريم: ٤٧] (المحسن)<sup>(۳)</sup> لأننا لم نطلع على رواته في الطبراني<sup>(٤)</sup> وقد ذكره شيخ الإسلام من الأسماء<sup>(٥)</sup>.

ومن أسماء الله تعالى ما يكون مضافاً (٦) مثل: «مالك الملك ذي المجلال والإكرام» (٧).

<sup>(</sup>١) وللائمة الآخرين اختيارات أخرى وسيأتي في الملحق ذكر الطرق لحديث عد الأسماء.

<sup>(</sup>٢) وقد ذكر الحقي من الأسماء كل من: ابن العربي، والقرطبي، وابن حجر، وابن الوزير، والشرباصي. انظر معتقد أهل السنة في الأسماء د. محمد التميمي ص٢٠٥.

٣) وقد ذكره القرطبي وابن القيم كما في المرجع السابق ص١٩٢.

٤) الحديث مروي بأكثر من طريق وسيأتي في الملحق تفصيل ذلك.

<sup>(</sup>٥) لم أقف على كلام شيخ الإسلام أن المحسن من الأسماء وقد ذكره القرطبي وابن القيم كما في معتقد أهل السنة للتميمي ص١٩٢، إلا أن في الفتاوى (٦٤/٦) ما يدل ظاهره أن المحسن من الأسماء.

<sup>(</sup>٦) ذهب جمع من أهل العلم إلى اعتبار الأسماء المضافة وعدها من ضمن الأسماء الحسنى. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى (٢٢/ ٤٨٥): «وكذلك أسماؤه المضافة مثل أرحم الراحمين، وخير الغافرين، ورب العالمين، ومالك يوم الدين، وأحسن الخالقين، وجامع الناس ليوم لا ريب فيه، ومقلب القلوب، وغير ذلك مما ثبت في الكتاب والسنة، وثبت في الدعاء بها بإجماع المسلمين، اه.

والعلماء في عدهم لهذه الأسماء ما بين مقل ومكثر فبعض تلك الأسماء التي عدوها، إضافتها واضحة في النصوص، والبعض منها لا تدل النصوص صراحة على إضافتها. وقال الأشقر ص٦٢ من كتابه الأسماء والصفات: وحسبنا أن نعلم أن اسماً من أعظم أسماء الباري لم يرد في القرآن إلا مضافاً وهو الرب وأكثر الدعاء به اهـ.

قلت وفيما قَاله نظر فقد ورد الرب غير مضاف في قوله تعالى ﴿وَرَبُّ غَفُورٌ ﴾ وقوله: تعالى: ﴿وَيَنْ تَجِيهِ ﴾ وذكره الشيخ ابن عثيمين من الأسماء غير المضافة.

<sup>(</sup>٧) لم يذكر المؤلفُ هذين الاسمين من التسعة والتسعين واعتبرها من الأسماء الأحد أمرين:

أ ـ أن أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين وأن الذي جمعها الشيخ هي التي من أحصاها
 دخل الجنة.

### ملحق القاعدة السادسة

ذكرنا في حاشية القاعدة السابقة أننا سنفصل في الملحق بعض المسائل وهي:

- ١ \_ هل أسماء الله محصورة.
- ٢ ـ تحقيق حديث (أو استأثرت به في علم الغيب عندك).
  - ٣ ـ معنى الإحصاء الوارد في الحديث.
    - ٤ \_ طرق حديث سرد الأسماء.
  - ٥ \_ تحقيق حديث (إن الله هو المحسن).

# أولاً: هل أسماء الله محصورة:

اختلف العلماء في ذلك قولين:

القول الأول: أن أسماء الله ليست محصورة بل أسماء وصفات استأثر به في علم الغيب عنده لا يعلمها غيره. وهذا هو قول جماهير أهل العلم كالخطابي والقرطبي والقاضي أبي بكر بن الطيب وابن العربي والرازي وابن حجر كما ذكره محمد تقي العثماني في تكملة فتح الملهم على شرح مسلم (٥٣٦/٥) بل حكى النووي الاتفاق على أن أسماء الله ليست محصورة في شرح صحيح مسلم (٥/١٨).

وقال شيخ الإسلام في الفتاوى (٢٢/ ٤٨٢): وقد مضى سلف الأمة وأثمتها على هذا القول.

### وأدلة هذا الفريق:

(أ) الحديث الذي استدل به المؤلف وهو أن الله استأثر في علم

ب\_ أو أن هذه أسماء ليست عنده وإنما عند غيره فقد اعتبر مالك الملك من الأسماء
 كل من: الخطابي، وابن القيم، وابن الوزير.

وأما ذو الجلال والإكرام فقد اعتبره من الأسماء كل من: الخطابي وابن منده والبيهقي والقرطبي وابن الوزير.

الغيب عنده أسماء والحديث جعل أسماء الله ثلاثة أقسام كما ذكره ابن القيم في بدائم الفوائد (٦٦/١):

أ ـ قسم سمى به نفسه فأظهره لمن شاء من ملائكته أو غيرهم ولم ينزل به كتابه.

ب ـ وقسم أنزل به كتابه فتعرف به إلى عباده.

ج ـ وقسم استأثر به في علم غيبه فلم يطلع عليه أحد من خلقه ولهذا قال استأثرت به أي انفردت بعلمه، وليس المراد انفراده بالتسمي به لأن هذا الانفراد ثابت في الأسماء التي أنزل بها كتابه.

٢ ـ ومما يستدل به ما ثبت في الصحيح أن النبي ﷺ يقول في سجوده: «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك وبمعافتك من عقوبتك، وبك منك لا أحصى ثناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسك».

والشاهد من الحديث هو قوله: «لا أحصى ثناءً عليك».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في درء التعارض (٣/ ٣٣٢) (فأخبر أنه ﷺ لا يحصي ثناءً عليه، ولو أحصي أسمائه لأحصي صفاته كلها، فكان يحصي الثناء عليه، لأن صفاته إلما يعبر عنها بأسمائه).

٣ ـ ويستدل كذلك بقوله ﷺ في حديث الشفاعة: «ثم يفتح على من محامده وحسن الثناء عليه شيئاً لم يفتحه على أحد من قبلي» رواه البخاري.
 قال ابن القيم في بدائع الفوائد (١/٦٦): وتلك المحامد هي تفي

بأسمائه وصفاته اهـ. وأنظر المفهم للقرطبي (١٦/٧).

٤ ـ أن الأسماء الواردة في الكتاب والسنة أكثر من تسعة وتسعين،
 ولهذا قال شيخ الإسلام في الفتاوى (٢٢/ ٤٨٢):

وهذا القائل الذي حصر أسماء الله في تسعة وتسعين لم يمكنه استخراجها من القرآن، وإذا لم يقم على تعيينها دليل يجب القول به لم يمكن أن يقال هي التي يجوز الدعاء بها دون غيرها، لأنه لا سبيل إلى تمييز المأمور من المحظور فكل اسم يجهل حاله يمكن أن يكون من المأمور، ويمكن أن يكون من المحظور.

وإن قيل: لا تدعوا إلا باسم له ذكر في الكتاب والسنة، قيل: هذا أكثر من تسعة وتسعين.

وقال ابن الوزير في إيثار الحق على الخلق ص(١٥٨): وقد ثبت أن أسماء الله تعالى أكثر من ذلك المروي بالضرورة والنص أما الضرورة فإن في كتاب الله أكثر من ذلك اهـ.

٥ - واستدل أيضاً على عدم الحصر بأنه مفهوم عدد وهو ضعيف،
 ذكره الحافظ في الفتح (١١/ ٢٢٤)، وذكر نحوه شيخ الإسلام في الفتاوى
 (٣٨١/٦).

القول الثاني: أن أسماء الله محصورة بعدد معين واختلفوا في عددها على أقوال:

١ ـ من يقول إن أسماء الله مائة فقط وبه جزم السهيلي (١).

٢ \_ ومنهم من قال إن لله ألف اسم (٢).

٣ ـ ومنهم من يقول إن لله أربعة آلاف اسم (٢) ألف لا يعلمه إلا الله ، وألف لا يعلمه إلا الله والملائكة وألف لا يعلمه إلا الله والملائكة والف لا يعلمه إلا الله والملائكة والأنبياء، وأما الألف الرابع فإن المؤمنين يعلمونه فثلاثمائة منه في التوراة، وثلاثمائة في الإنجيل، وثلاثمائة في الزبور، وماثة في القرآن، تسعة وتسعون منها ظاهرة وواحد مكتوم.

٤ \_ أن الأسماء تسعة وتسعون اسما فقط ولا يحل لأحد أن يزيد عليها وهو قول ابن حزم في المحلى (٨/٣١).

واستدل بحديث: «إن لله تسعة وتسعين مائة إلا واحداً».

<sup>(</sup>۱) انظر فتع الباري (۱۱/ ۲۲٤)، والجوائز والصلات من جمع الأسماء والصفات للقنوجي ص٠٤.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (٢١١/٢٢٤)، وزاد المعاد لابن القيم (١/ ٨٨) ونقله عن دحية الكلبي ت سنة ٦٣٣هـ.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (١١/ ٢٢٤).

قال الحافظ في الفتح (١١/ ٢٢٤) وابن حزم ممن ذهب إلى الحصر في العدد المذكور وهو لا يقول بالمفهوم أصلاً ولكنه احتج بالتأكيد في قوله على العدد المذكور لزم همائة إلا واحداً قال: لأنه لو جاز أن يكون له اسم زائد على العدد المذكور لزم أن يكون له مائة اسم فيبطل قوله: «مائة إلا واحداً وهذا الذي قاله ليس بحجة على ما تقدم وإن الحصر المذكور عندهم باعتبار الوعد الحاصل لمن أحصاها فمن ادعى أن الوعد وقع لمن أحصى زائداً على ذلك فقد أخطأ اه.

ولا شك أن الصواب هو قول الجمهور وقد ذكرنا أدلة ذلك.

# ثانياً: تحقيق حديث (أو استأثرت به في علم الغيب عندك):

نص الحديث هو: «ما قال حبد قط إذا أصابه هم وحزن اللهم إني حبدك وابن عبدك ناصيتي بيدك ماض في حكمك عدل في قضاؤك أسألك بكل اسم سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن ربيع قلبي ونور بصري وجلاء حزني وذهاب همى إلا أذهب الله همه وأبدله مكان حزنه فرحاً».

قالوا: يا رسول الله ينبغي لنا أن نتعلم هؤلاء الكلمات ؟ قال: «أجل ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن».

### تخريج الحديث:

الحديث رواه الإمام أحمد في المسند (١/ ٤٥٢)، وابن حبان في صحيحه (٢/ ٢٥٣) وقال هذا حديث صحيح على شرط مسلم إن سلم من إرسال عبد الرحمن بن عبد الله، قال الذهبي وأبو سلمة لا يدري من هو ولا رواية له في الكتب الستة اه.

وسيأتي الكلام على تعقيب الذهبي، وانظر مختصر استدراك الذهبي لابن الملقن (١/ ٤١٢).

والحديث رواه أيضاً أبو يعلى في مسنده (٩/ ١٩٩) وانظر المقصد العلي في زوائد أبي يعلى للهيثمي (٣/ ٣٣٠).

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (١٠/ ١٧٠) والحارث بن أبي أسلمة في مسنده كما في بغية الباحث للهيثمي ص٣١٧.

ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٧/٧٤) ت: اللحام، ورواه أيضاً في مسنده (٢٢٣/١) ت: الغزازي، وعزاه الهيثمي في المجمع (٢٢٣/١٠) إلى البزار وقال: ورجال أحمد وأبي يعلى رجال الصحيح غير أبي سلمة الجهني وقد وثقه ابن حبان اهـ.

ورواه ابن السنى فى عمل اليوم والليلة ص(١٦٥).

وقد أعل الحديث بأمرين:

١ ـ سماع عبد الرحمن عن أبيه وهو ما ذكره الحاكم.

٢ ـ جهالة أبي سلمة الجهني وهو ما ذكره الذهبي.

### ١ ـ سماع عبد الرحمن عن أبيه:

الحديث مروي عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبيه عن عبد الله بن مسعود.

أي أنه من الأحاديث التي فيها من روى عن أبيه عن جده ولهذا ذكره المستدرك على كتاب من روى عن أبيه عن جده لابن قطلوبغا ص(٥٠٩).

واختلف في سماع عبد الرحمن عن ابن مسعود على قولين:

الأول: أنه لم يسمع منه. وإليه مال الحاكم والمنذري كما في إتحاف المهرة للبوصيري (٨/ ٤٥٢) وبه قال ابن معين في رواية كما سيأتي في تهذيب المزي.

الثاني: أنه سمع منه وننقل كلام المزي في تهذيب الكمال (١٧/ ٢٤٠) قال يعقوب بن شيبة: كان ثقة قليل الحديث وقد تكلموا في روايته عن أبيه وكان صغيراً.

فأما علي بن المديني فإنه قال: قد لقي أباه عبد الله.

وقال يحيى بن معين: عبد الرحمٰن بن عبد الله، وأبو عبيدة بن عبد الله لم يسمعا من أبيهما.

وقال معاوية بن صالح، عن يحيى بن معين: سمع من أبيه ومن علي وقال أحمد بن حنبل، عن يحيى بن سعيد: مات ابن مسعود وعبد الرحمن ابن ست سنبن أو نحو ذلك.

وقال محمد بن علي بن شعيب: سمعت أحمد بن حنبل، وقيل له: هل سمع عبد الرحمن بن عبد الله من أبيه؟ فقال: أما سفيان الثوري وشريك، فإنهما لا يقولان: سمع، وأما إسرائيل، فإنه يقول في حديث الضب: سمعت.

وقال أحمد بن عبد الله العجلي: يقال: إنه لم يسمع من أبيه إلا حرفاً واحداً (محرم الحلال كمستحل الحرام).

وقال إسحاق بن منصور عن يحيى بن معين: ثقة.

وقال أبو حاتم: صالح.

وقال البخاري: حدثني إسحاق بن يزيد أبو النضر الدمشقي.

قال: حدثنا الحكم بن هشام الثقفي قال: حدثني عبد الملك بن عمير عن القاسم بن عبد الرحمن عن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود عن أبيه قال: لما حضر عبد الله الوفاة قال له ابنه عبد الرحمن: يا أبه أوصني، قال: ابك من خطيئتك اه.

والقول بأنه سمع من أبيه ذهب إليه من المعاصرين أحمد شاكر في تعليقه على المسند (٢٦٧/٥) وبه قال الألباني في السلسلة الصحيحة حديث رقم ١٩٩.

وانظر تقريب التهذيب (١/ ٤٨٨) والثقات لابن حبان (٧٦/٥) والكاشف للذهبي (٢/ ١٥٣) وميزان الاعتدال للذهبي (٢/ ٥٧٣) والخلاصة للخررجي ص(٢٣٠)، وتاريخ خليفة بن خياط ص(٢٧٩).

### ٢ ـ جهالة أبي سلمة الجهني:

اختلف فيه على قولين:

القول الأول: أنه لا يدري من هو وهذا قول الذهبي في ميزان الاعتدال (٥٣٣/٤)، وفي المغني في الضعفاء (٢/ ٤٧١)، وبه قال أبو حمزة الحسيني في الإكمال (٢/ ٢٨٥)، والحافظ ابن حجر في تعجيل المنفعة ص(٤٩٠)، وفي (٢/ ٤٧١) من الطبعة المحققة ونص على ذلك أيضاً في لسان الميزان (٧/ ٥٧) وقال: وقد ذكره ابن حبان في الثقات وأخرج حديثه في صحيحه وأحمد في مسنده والحق أنه مجهول الحال وابن حبان يذكر أمثاله في الثقات ويحتج به في الصحيح إذا كان مارواه ليس بمنكر اه.

وقد فات الدكتور عبد الله اللحيدان ترجمة أبي سلمة في الميزان وقال في تحقيقه على مختصر الذهبي لابن المقلن (١/٤١٤) أنه لم يجد أبا سلمة مترجماً له في اللسان وهو موجود في (٧/٧) كما ذكرنا.

وممن ذكر أنه لا يدري، العراقي في ذيل الكاشف ص(٣٢٨).

القول الثاني: أنه لا يشتبه أمره بل هو الإمام موسى بن عبد الله أو عبد الرحمن الجهني وهو ما جزم به أحمد شاكر في تعليقه على المسند (٥/ ٢٦٦) والألباني في السلسلة الصحيحة رقم ١٩٩ وهذا هو الصواب بدليل أن المزي قد ذكر في تهذيب الكمال (٩٦/٢٩) أن من شيوخه القاسم بن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود وحذفه ابن حجر من تهذيب التهذيب عبد الرحمن أبي حاتم في الجرح (٨/ ٤٩٨).

وإذا عرفنا أنه هو موسى الجهني فإنه قد وثقه الإمام أحمد في العلل (٢/ ٤٧٤) و(٣/ ٣٢).

ويحيى القطان، وابن معين والنسائي والعجلي كما في تهذيب التهذيب (١٠/ ٣٥٤) ووثقه ابن حبان في الثقات (٧/ ٢٥٩) وابن سعد في الطبقات (٦/ ٣٣٨) وابن حجر في تقريب التهذيب (٢/ ٢٨٥)، والخزرجي في الخلاصة ص(٣٩١).

وذكره البخاري في تاريخه الكبير (٨/ ٣٩٥) وخليفة ابن خياط في تاريخه ص(٤٢١).

# الحكم على الحديث:

والحديث صححه أحمد شاكر في تعليقه على المسند (٢٦٦/٥) والألباني في السلسلة رقم (١٩٩)، والأرناؤوط في تخريج زاد المعاد (٤/ ١٩٨)، وهو ظاهر كلام ابن القيم في شفاء العليل ص٤٧٣، وعرفنا قول الهيثمي فيما سبق.

# ثالثاً: معنى الإحصاء الوارد في الحديث:

الإحصاء له عدة معان في اللغة العربية وهي:

١ ـ أن العرب تعبر عن كثرة الشيء وسعته بالحصى يقال: عنده حصى من الناس أي جماعة وقال الشاعر: (ولسنا إذا عد الحصى بأقله).

٢ \_ (أن) يقال حصيت إذا عددته وأحصيته إذا ميزت بعضه من بعض.

٣ ـ الحصاة العقل قال الشاعر.

وأن لسان المرء ما لم تكن له حصاة على عوراته لدليل

٤ - (أن) يقال أحصيت الشيء إذا أطقته واتسعت له وقال الله عز اسمه: ﴿عَلِمَ أَن لَن تُحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ [المزمل: ٢٠] أراد والله أعلم ـ لن تطيقوه.

أما معنى إحصاء الأسماء فقد اختلف الأثمة فيه على أقوال: إ

ان المراد بالإحصاء هو حفظها وهذا القول هو الذي استظهره الخطابي في كتابه شأن الدعاء ص(٢٦) فقال: أظهرها الإحصاء الذي هو بمعنى العد يريد: أنه يعدها ليستوفيها حفظاً فيدعو ربه بهما كقوله تعالى: ﴿ وَأَحْمَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾.

وبهذا القول قال القرطبي في المفهم (١٧/٧) وقدمه البغوي في شرح السنة (٣/ ٢٠١)، والعيني السنة (٣/ ٢٠١)، والعيني على البخاري (٢/ ٢٣).

واستظهر هذا القول أيضاً الإمام النووي وعزاه في شرح مسلم (١٧/٥) إلى البخاري والمحققين، وقال في كتابه الأذكار ص(١٤٧) أنه قول الأكثرين وكذا عزاه الطيبي في شرح المشكاة (٨/٥) إلى البخاري والأكثرين وبه قال العثماني في تكملة فتح الملهم على صحيح مسلم (٥٧٧٥).

وعزاه السندي في شرح سنن ابن ماجه (٤/ ٢٧٩) إلى المحققين، وعزاه ملا قاري في شرح المشكاة (٧٣/٥) إلى الأكثرين واستدلوا على هذا القول بما رواه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رواية: «لله تسعة وتسعون اسماً مائة إلا واحداً لا يحفظها أحد إلا دخل الجنة» اه. وانظر شرح السيوطي على صحيح مسلم (٢/ ٤٥).

قال ابن علان في شرح أذكار النووي (٣/ ٢٢٤):

وقال ابن حجر: ظاهر كلام البخاري والأكثرين حصول الجزاء المذكور في الخبر بمجرد حفظها، وفضل الله أوسع من ذلك اهـ.

- ٢ أن المراد بالإحصاء الإطاقة كقوله تعالى: ﴿عَلِمَ أَن لَن تُعَمُّوهُ﴾ [المزمل:
   ٢٠] والمعنى: من أطاق القيام بحق هذه الأسماء، والعمل بمقتضاها،
   وهو أن يعتبر معانيها، فيلزم نفسه بواجبها، فإذا قال: الرزاق، وثق بالرزق، وكذا سائر الأسماء.
- ٣ أن المراد بالإحصاء الإحاطة بمعانيها، من قول العرب: (فلان ذو حصاة، أي ذو عقل أو معرفة).
- إن «معنى (أحصاها) عرفها، لأن العارف بها لا يكون إلا مؤمناً والمؤمن يدخل الجنة.
- ه \_ أن معناه: عدها معتقداً، لأن الدهري لا يعترف بالخالق والفلسفي لا يعترف بالقادر.
  - ٦ أن معناه: أحصاها يريد بها وجه الله وإعظامه.
- ٧ \_ أن معنى (أحصاها): عمل بها، فإذا قال: (الحكيم) مثلاً، سلم جميع

أوامره، لأن جميعها على مقتضى الحكمة وإذا قال: (القدوس)، استحضر كونه منزهاً عن جميع النقائص قال الحافظ: وهذا اختيار أبي الوفا بن عقيل.

أن المراد بالحفظ حفظ القرآن، لكونه مستوفياً لها، فمن تلاه ودعا
 بما فيه من الأسماء حصل المقصود قال الحافظ: قال النووي: وهذا
 ضعيف.

٩ \_ أن المراد من تتبعها من القرآن.

۱۰ ـ وقال ابن عطية في تفسيره (١٥٦/٦): معنى أحصاها: عدها وحفظها، ويتضمن ذلك الإيمان بها، والتعظيم لها، والرغبة فيها، والاعتبار بمعانيها.

أنظر هذه الأقوال في: شروح البخاري للعيني، والكرماني والقسطلاني وابن حجر:

السيوطي، وشرح مسلم للنووي والأبي والسنوسي، وشروح المشكاة والسيوطي، وشروح المشكاة للطيبي وملا قاري، وشأن الدعاء للخطابي وقد ذكرنا فيما سبق أرقام الصفحات وانظر منهج الحافظ ابن حجر في العقيدة (١/٥٤٦).

واختار الإمام ابن القيم في البدائع (١/ ١٦٤) أن الإحصاء على ثلاثة مراتب هي:

١ ـ إحصاء ألفاظها وعددها.
 ٢ ـ فهم معانيها ومدلولها.

۱ ـ فهم معانيها ومدنولها. ۳ ـ دعاؤه بها.

وقال الشيخ ابن عثيمين في الفتاوى ص(٥٥):

وليس معنى أحصاها أن تكتب في رقاع ثم تكرر حتى تحفظ ولكن معنى ذلك:

أولاً: الإحاطة بها لفظاً. ثانياً: فهمها معنى. ثالثاً: التعبد لله بمقتضاها ولذلك وجهان:

الوجه الأول: أن تدعو الله بها لقوله تعالى ﴿ فَأَدَعُوهُ بِهَ أَ بَان تجعلها وسيلة إلى مطلوبك، فتختار الاسم المناسب لمطلوبك، فعند سؤال المغفرة تقول: يا غفور اغفرلي، وليس من المناسب أن تقول: يا شديد العقاب اغفرلي بل هذا يشبه الاستهزاء بل تقول: أجرني من عقابك.

الوجه الثاني: أن تتعرض في عبادتك لما تقتضيه هذه الأسماء، فمقتضى الرحيم الرحمة، فاعمل العمل الصالح الذي يكون جلياً لرحمة الله، هذا هو معنى أحصاها، فإذا كان كذلك فهو جدير لأن يكون ثمناً لدخول الجنة اه.

وانظر ما قاله الكرماني في شرح البخاري (٢٢/ ١٨٩).

وقال القرطبي في المفهم (٧/ ١٧):

والإحصاء في الكلام: على ثلاث مراتب:

أولها: العدد ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا﴾ [الجن: ٢٨].

والثانية: بمعنى الفهم، ومنه يقال: رجل ذو حصاة أي: ذو لب وفهم، ومنه سمي العقل.

والثالثة: بمعنى الإطاقة على العمل والقوة، ومنه قوله تعالى: ﴿عَلِمَ أَن تُعَصُّوهُ ﴾ [المزمل: ٢٠] أي: لن تطيقوا العمل بذلك والمرجو من كرم الله تعالى، أن من حصل له إحصاء هذه الأسماء على إحدى هذه المراتب مع صحة النية أن يدخله الله الجنة.

لكن المرتبة الأولى: هي مرتبة أصحاب اليمين والثانية: السابقين والثالثة: للصديقين، ونعني بإطاقتها حسن المراعاة لها، والمحافظة على حدودها والاتصاف بقدر الممكن منها، كما أشار إليه الطوسي في «المقصد الأسنى» اهر.

# رابعاً: طرق حديث تعيين الأسماء الحسنى:

اهتم عدد من أهل العلم بجمع طرق حديث سرد الأسماء وأفرده أبو نعيم الأصبهاني بجزء مطبوع بتحقيق مشهور سلمان. وأفرده الحافظ ابن حجر بجزء مطبوع بتحقيق زهير الشاويش في المكتب الإسلامي.

وقد ذكر الحافظ في الفتح (٢١٩/١١) أنه لم يقع سرد الأسماء إلا في ثلاث طرق هي:

الطريق الأول: وهو طريق عبد العزيز بن الحصين عن أيوب عن ابن سيرين عن أبي هريرة هي قال: قال رسول الله ي : فإن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل العنة: الله، الرحمن، الرحيم، الإله، الرب، الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالق، البارئ، المصور، الحليم، العليم، السميع، البصير، الحي، القيوم، الواسع، اللطيف، الخبير، الحنان، المنان، البديع، الودود، الغفور، الشكور، المجيد، المبدي، المعيد، النور، البادي، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، العفو، الغفار، الوهاب، القادر، الأحد، الصمد، الوكيل، الكافي، الباقي، الحميد، المغيث، الدائم، المتعالي، ذو الجلال والإكرام، المولى، النصير، الحق، المبين، الباعث، المجيب، المحيي، المميت، الجليل، الصادق، الحافظ، المحيط، الكبير، القريب، الرقيب، الفتاح، النواب، المقديم، الوتر، الفاطر، الرزاق، الملام، العلي، العظيم، الغني، المليك، المقديم، الوتر، الووف، المدبر، القدير، المالك، القاهر، الهادي، الماكر، الكريم، الرفيع، الشهيد، الواحد، ذو الطول، ذو المعارج، ذو المساكر، الكلاق، الكفيل، الجميل، (1)

الطريق الثاني: وهو طريق عبد الملك بن محمد الصنعاني عن أبي المنذر زهير التميمي عن موسى بن عقبة عن الأعرج عن أبي هريرة والأسماء هي: الله، الواحد، الصمد، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الخالق، الباري، المصور، الملك، الحق، السلام، المؤمن، المهيمن،

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في المستدرك (٦٣/١) وقال: وانما جعلته شاهداً لحديث الوليد الد. بتصرف.

العزيز، الجبار، المتبكر، الرحمن، الرحيم، اللطيف، الخبير، السميع، البصير، العليم، العظيم، البار، المتعال، الجليل، الجميل، الحي، القيوم، القادر، القاهر، العلي، الحكيم، القريب، المجيب، الغني، الوهاب و الودود، الشكور، الماجد، الواجد، الوالي، الراشد، العفو، الغفور، الحليم، الكريم، التواب، الرب، المجيد، الولي، الشهيد، المبين، البرهان، الرؤوف، الرحيم، المبدئ، المعيد، الباعث، الوارث، القوي، الشديد، الضار، النافع، الباقي، الواقي، الخافض، الرافع، القابض، الباسط، المعز، المذل، المقسط، الرزاق، ذو القوة، المتين، القائم، الدائم، الحافظ، الوكيل، الفاطر، السامع، المعطي، المحيي، المميت، المانع، الجامع، الهادي، الكافي، الأبد، العالم، الصادق، النور، المنير، التام، القديم، الوتر، الأحد، الصمد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحداً (١٠).

الطريق الثالث: وهو طريق الوليد بن مسلم قال: أخبرنا شعيب بن أبي حمزة عن أبي الزناد عن الأعرج عن ابي هريرة قال: قال رسول الله على الله الله تسعة وتسعين اسماً، مائة غير واحدة، من أحصاها دخل الجنة هو الله الذي لا إله إلا هو، الرحمن، الرحيم، الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالق، البارئ، المصور، الغفار، القهار، الوهاب، الرزاق، الفتاح، العليم، القابض، الباسط، الخافض، الرافع، المعز، المذل، السميع، البصير، الحكم، العدل، اللطيف، الخبير، الحليم، العظيم، الغفور، الشكور، العلي، الكبير، الحفيظ، المقيت، الحبيب، الباعث، الكريم، الرقيب، المجيب، الواسع، الحكيم، الودود، المجيد، الباعث، اللهيد، الحق، الوكيل، القوي، المتين، الولي، الحميد، المحصى، المبدئ، المعيد، المحيم، المحيم، الواجد، المحمي، المحيم، القيوم، الواجد،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه في السنن (۲/۱۲۱۹)، وقال البوصيري في مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجة (۳/۲۰۸): واسناد طريق ابن ماجة ضعيف لضعف عبد الملك بن محمد اهد. وذكر البوصيري في الزوائد أيضاً: أن الحديث قد خرجه ابن خزيمة في صحيحه وظاهر كلامه يدل على أنه يقصد حديث سرد الأسماء.

الماجد، الواحد، الصحد، القادر، المقتدر، المقدم، المؤخر، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الوالي، المتعالي، البر، التواب، المنتقم، العفو، الرؤوف، مالك الملك، ذو الجلال والإكرام، المقسط، الجامع، الغني، المغني، المانع، الضار، النافع، النور، الهادي، البديع، الباقي، الوارث، الرشيد، الصبور(٢).

## خامساً: تحقيق حديث إن الله محسن:

ورد لفظ إن الله محسن عن ثلاثة من الصحابة:

### ۱ ـ حديث شداد بڻ أوس:

رواه الطبراني في المعجم الكبير (٧/ ٢٧٥) وعبد الرزاق في مصنفه (٤/ ٣٩٢).

#### ٢ ـ حيث أنس:

رواه أبو نعيم في تاريخ أصبهان (١١٣/٢)، والطبراني في المعجم الأوسط (٦/٣٠)، وانظر مجمع البحرين في زوائد المعجمين (٤/ ٣٣٠) وقال الهيثمي في المجمع (٥/ ٢٠٠) رجاله ثقات اهـ.

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم في المستدرك (۱/ ٦٢)، وقال: حديث قد خرجاه في الصحيحين دون ذكر الشيخ الأسامي فيه، والعلة فيه عندهما أن الوليد بن مسلم تفرد بسياقته بطوله اه. وقد ذكر الشيخ ابن عثيمين عن الحافظ ابن حجر فيما سبق أن العلة ليست تفرد الوليد فقط.

والحديث رواه الترمذي (٥/ ٤٨٦) وقال: هذا حديث غريب وقد روي من غير وجه عن أبي هريرة ولا نعلم في كبير شيء من الروايات ذكر الأسماء إلا في هذا الحديث اه.

بي رير وي الم الكبرى (۱/ ۸۹)، والبيهقي في السنن الكبرى (۱/ ۲۷)، والبيهقي في السنن الكبرى (۱/ ۲۷)، والبغوي في شرح السنة (۲/ ۷۲) والدارمي في رده على بشر المرسى ص١٢.

والبيهقي في الأسماء والصفات (٢٢/١)، وفي الشعب (١/ ١١٥). ملاحظة: ذكر الدكتور بشار عواد في تحقيقه لسنن الثرمذي أن الحديث خرجه أبو يعلى (٦٢٧٧) والنسائي في الكبرى (٧٦٥٩) والطبراني في الأوسط (٩٨٥) وعند الرجوع إلى هذه المصادر وجدت أن الحديث من غير سرد الأسماء وهذا ذهول من اللاكتور

فإن قيل: إن المحقق يقصد أصل الحديث دون سرد الأسماء.

قلنا: إن أصله في الصحيحين فكان الأولى أن يذكره.

#### ٣ ـ حديث سمرة:

أخرجه ابن عدي في الكامل في الضعفاء (٢/١٦) وقال الحافظ المقدسي في ذخيرة الحفاظ (١/ ٤٩١) \_ والذي رتب فيه أحاديث الكامل وقال عنه الذهبي في مقدمة الميزان (١/ ٢): وقد ذيل طاهر المقدسي على الكامل لابن عدي بكتاب لم أره \_ قال المقدسي عقب الحديث: رواه مجاعة بن الزبير عن الحسن عن سمرة، ومجاعة فيه شيء اهـ. قلت: ومجاعة قد ضعفه الدارقطني كما في المغني للذهبي (٢/ ٤٣٧) وقال الإمام أحمد: لم يكن به بأس في نفسه كما في الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٨/ ٤٢٠) وقال ابن عدي في الكامل (٢/ ٤٢٧): هو ممكن يحتمل، ويكتب حديثه اهـ. ونقله عنه في اللسان (٢/ ٢٧).

وذكره البخاري في التاريخ الكبير (٨/ ٤٤) والذهبي في السير (٧/ ١٩٦).

وقد ذكر الدكتور زهير بن نور في كتابه ابن عدي ومنهجه في الكامل أن عبارة (ممكن يكتب حديثه) هي من درجات التعديل التي لا يحتج بحديثه ولكن يصلح للاعتبار (١٤١/٢).

وانظر الضعفاء للعقيلي (٤/ ٢٥٥) ودراسات في الجرح للأعظمي ص(٢٩٥) وشفاء العليل بألفاظ الجرح والتعديل لمصطفى بن إسماعيل (١/ ١٤٧) ومباحث على علم الجرح لقاسم بن سعد ص(٤٤) والرفع والتكميل للكنوي ص(٢٢٥).

# الحكم على الحديث:

الحديث صححه الألباني في السلسلة برقم (٤٧٠) وفي صحيح الجامع الصغير(١/ ٣٧٤).



القاعدة ٧

### القاعدة السابعة

# الإلحاد<sup>(۱)</sup> في أسماء الله تعالى هو الميل بها عما يجب فيها<sup>(۲)</sup>

# وهو أنواع:

الأول: أن ينكر شيئاً منها<sup>(٣)</sup> أو مما دلت عليه من الصفات<sup>(٤)</sup> والأحكام<sup>(٥)</sup>كما فعل أهل التعطيل من الجهمية وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) الإلحاد من اللحد بفتح اللام وضمها كما ذكر الهنائي في المنتخب من غريب كلام العرب (۲/ ٥١٦) واللحد هو الذي يكون في جانب القبر ومن معاني لحد: مال وعدل وجار ذكره ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (۳/ ١٩٤) والمناسب هنا من معاني الإلحاد هو الميل لأن الحد بمعنى مال عن الاستقامة كما ذكره ابن فارس في مجمل اللغة (۲/ ۸۰۳).

<sup>(</sup>٢) والذي يجب فيها سيعرف من ضد ما سيذكره المؤلف.

<sup>(</sup>٣) أي من الأسماء كما فعل غلاة الجهمية وغيرهم الذين أنكروا أسماء الله وصفاته ووصفره بالوجود المطلق بشرط الإطلاق أي ليس مقيداً بصفة ثبوتية وإنما يصفونه بالسلوب.

انظر شرح التدمرية للشيخ ابن عثيمين وهو مخطوط ص٤٥ وسيأتي مزيد تفصيل في الملحق.

ومن ذلك أيضاً ما فعله أهل الجاهلية في إنكارهم لاسم الرحمن كما في صحيح البخاري المطبوع مع الفتح (٥/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٤) أي يثبت الاسم وينكر الصفة كما فعل المعتزلة فيقولون: عليم بلا علم.

<sup>(</sup>٥) المراد من الأحكام هو الأثر أو المقتضى كما سبق في القاعدة الثالثة وهذه لا تكون إلا في الأسماء المتعدية فالمعتزلة مثلاً يثبتون الاسم وينكرون الصفة ويثبتون الأثر مثل العلم فيثبتون أن الله يعلم مع أنهم لا يثبتون صفة العلم.

وإنما كان ذلك إلحاداً لوجوب الإيمان بها وبما دلت عليه من الأحكام والصفات اللائقة بالله فإنكار شيء من ذلك ميل بها عما يجب فيها(١).

والثاني: أن يجعلها دالة (٢) على صفات تشابه صفات المخلوقين كما فعل أهل التشبيه وذلك لأن التشبيه معنى باطل لا يمكن أن تدل عليه النصوص  $(^{(7)})$  بل هى دالة على بطلانه  $(^{(3)})$  فجعلها دالة عليه  $(^{(6)})$  ميل بها عما يجب فيها  $(^{(7)})$ .

ووجه كونه إلحاداً: أن من اعتقد أن أسماء الله سبحانه وتعالى دالة على تمثيل الله بخلقه، فقد أخرجها عن مدلولها، ومال بها عن الاستقامة، وجعل كلام الله وكلام رسوله ﷺ دالاً على الكفر (لأن تمثل الله بخلقه كفر) لكونه تكذيباً لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَيْشَلِهِ. شَوَى ۗ وَهُوَ النَّهِيمُ الْبَعِيمُ الْبَعِيمُ الْبَعِيمُ الْبَعِيمُ وقال تعالى: ﴿مَلَ تَعَلَّدُ لَمُ سَمِيًا﴾.

قال نعيم بن حماد الخزاعي ت سنة ٢٢٨هـ: (من شبه الله بخلقه فقد كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه تشبيه) نقله الذهبي في سير أعلام النبلاء (٦١٠/٥).

ولا شك أن هذا التشبيه من الشرك أيضاً وقد فسر بعض الأثمة الإلحاد بالشرك فروى ابن أبي حاتم في تفسيره (٥/ ١٦٢٣) عن قتادة أن يلحدون هو يشركون وروى عن عطاء ت سنة ١١٥ الإلحاد هو المضاهاة ونقلهما السيوطى في الدر المنثور (٣/ ٢٧١).

(٣) لأن القول بالمماثلة بين الخالق والمخلوق يستلزم نقص الخالق سبحانه لأن تمثيل الكامل بالناقص يحط من قدره فكيف بتمثيل الكامل بالناقص:

ألم تر أن السيف ينقص قدره إذا قيل إن السيف أمضى من العصا وسيأتي مزيد تفصيل لذلك في كلام المؤلف في القاعدة السادسة من قواعد الصفات وفي القاعدة الرابعة من قواعد الأدلة، وانظر مقدمة القول المفيد للمؤلف ص١٣٠.

- (٤) كقوله تعالى: ﴿ إِنَّهَ كَمِثْلِهِ مَنْ أَنَّهُ .
  - (٥) أي على صفات المخلوقين.
- (٦) لأنه قد أخرجها عن مدلولها ومال بها عن الاستقامة وجعل كلام الله وكلام رسوله ﷺ دالاً على الكفر /لأن التمثيل بخلقه كفر.

<sup>(</sup>۱) فيكون إلحاداً ويدخل في هذا النوع القول بأن أسماء الله مخلوقة ومحدثة ولهذا يقول الدارمي في سياق مناقشته للجهمية: (إن الله تعالى كان بزعمكم مجهولاً لا اسم له حتى أحدث الخلق فأحدثوا له اسماً من مخلوق كلامهم فهذا هو الإلحاد في أسماء الله والتكذيب بها اه). انظر النقض على بشر المريسي (١/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) أي بجعل الأسماء دالة على أوصاف المخلوقين فيجعلها الملحد في أسماء الله دالة على التمثيل:

الثالث: أن يسمى الله تعالى بما لم يسم به نفسه (۱) كتسمية النصارى له: (الأب) (۲) وتسمية الفلاسفة إياه: (العلة الفاعلة) (۳) وذلك لأن أسماء الله تعالى توقيفية فتسمية الله تعالى بما لم يسم به نفسه ميل بها عما يجب فيها. كما أن هذه الأسماء التي سموه بها نفسها (٤) باطلة ينزه الله تعالى عنها.

الرابع: أن يشتق من أسمائه أسماء للأصنام كما فعل المشركون في اشتقاق العزيز واشتقاق اللات من الإله (٥٠) على أحد القولين (٢٠)

<sup>(</sup>۱) ويدل عليه قول الأعمش ت سنة ١٤٨ه في تفسير يلحدون بنصب الياء والحاء بأنه يدخلون في الأسماء ما ليس فيها ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/١٦٢٣). وقال البغوي في تفسيره (٢/٨٣): قال أهل المعاني الإلحاد في أسماء الله تسميته بما

لم يتسم به ولم ينطق به كتاب الله ولا سنة رسول الله على اهد.

(٢) يزعم النصارى أن الله سمى نفسه بالأب في انجيل يوحنا ومتى وأن الابن هو عيسى على انظر هداية الحيارى لابن القيم ص٢٢١، والرد على النصارى لأبي البقاء ص٥٠ وانظر الخلاف عندهم في معناه في الأجوية الفاخرة عن الأسئلة الفاجرة للقرافي

ص١٣٦، والجواب الصحيح لشيخ الإسلام (٣/ ٢٢١).

 <sup>(</sup>٣) العلة عند المتكلمين ما يتوقف عليه ذلك الشيء أما العلة الفاعلة فهي: الفاعلة للحدث كخلق الله للإنسان أو هي العلة التي تؤثر في المعلول موجدة له.

انظر تفصيل ذلك في: الله المنافعة المنافعة التهافت التهافت الابن رشد: تهافت الفلاسفة للغزالي ص١٢٢ دار الفكر اللبتاني وتهافت التهافت الابن رشد: ص١٥٤، والتعريفات للجرجاني ص١٥٠، والتوقيف للمناوي ص٢٣٥، والمنهج

الجديد في الفلسفة لليزدي (٢٪ ٩٤). والمراد من العلة هنا العلة الفاعلة بالطبع كما ذكره السفاريني في اللوامع، وانظر المثل

التورية في فن الحكمة للحاقاتي ص١٨١. (٤) توكيد للأسماء، والتي صفة لها، وسموه به صلة الموصول لا محل لها من الإعراب.

 <sup>(</sup>٥) ذكر ذلك المفسرون كالطبري في تفسيره (١٣٣/٦) والثعالمي في الجواهر الحسان (١/ ٥٩٠)، والواحدي في الوسيط (٢/ ٤٣١) واختلفوا في تاء اللات فقيل إنها لام فعل كالباء من باب، وقيل إنها تاء التأنيث ذكر ذلك ابن عطية في تفسيره (١٠١/١٤).

<sup>(</sup>٦) أي على قول من ذكرنا من المفسرين وفي المسألة قول ثأن وهو أنه ليس مشتقاً من اسم الله بل إنه العزى تأنيث الأعز والمعنى: أخبرونا عن هذه الآلهة التي تعبدونها من دون الله هل لها من القدرة والعظمة التي وصف بها رب العزة شيء.

فسموا بها أصنامهم وذلك<sup>(١)</sup>.

ولأن أسماء الله تعالى مختصة به (۲).

لقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَالُهُ الْمُسْتَىٰ فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠] وقوله: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوْ لَهُ ٱلْأَسْمَاتُهُ الْمُسْتَىٰ ﴾ [طه: ٨] وقوله: ﴿ لَهُ ٱلْأَسْمَاتُهُ الْمُسْتَىٰ يُسْتِحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الحشر: ٢٤١].

فكما اختص بالعبادة وبالألوهية الحق وبأنه يسبح له ما في السموات والأرض فهو مختص بالأسماء الحسنى فتسمية غيره بها على الوجه الذي يختص بالله و الله عما يجب فيها والإلحاد بجميع أنواعه محرم لأن الله تعالى هدد الملحدين بقوله: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْمُسْتَىٰ فَادَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْمَوْنَ فَي اللَّهُ الْمُسْتَىٰ فَادَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ لِنُواعِهِ عَمْلُونَ فَي وَمنه (٤) ما يكون شركا أو كفراً حسبما تقتضيه الأدلة الشرعية.

وأما اللات على المعنى الآخر فهو اسم رجل يلت السويق للحاج فلما مات عكفوا
 على قبره يعبدونه.

انظر هذه الأقوال في تفسير الخازن (٢٠٨/٤) والدر المصون للسمين (٢٠٨/٦) وتفسير ابن عطية (١٠١/١٤)، وتفسير السمرقندي (١/٥٨٥).

واللات بالتخفيف عند عامة القراء، وقرأ ابن عباس ورويس ومجاهد بالتشديد على أنه اسم الرجل الذي يلت بالسويق كما ذكرنا وعلى هذا لا يكون مشتقاً من الإله انظر الخلاف في ذلك في: زاد المسير (٨/ ٧١)، وتفسير الماوردي (٥/ ٣٩٨) التنبيهات في إعراب القرآن للعبكري (٢/ ١١٨٧) ويسمى بإملاء ما من به الرحمن وأنكر محقق الكتاب هذه التسمية، وانظر أيضاً إتحاف فضلاء البشر (٢/ ٥٠١) والحجة لابن خالوية ص٣٣٣ ومعاني القرآن للأخفش (٢/ ٤٨٦)، وإعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٢) والنشر لابن الجزري (٢/ ٣٩٨) والمحتسب لابن جني (٢/ ٢٩٤)، وغيث النفع للصفاقسي ص٣٥٥.

<sup>(</sup>١) هذا هو وجه كون ذلك إلحاداً.

<sup>(</sup>٢) فلا يجوز أن تنقل المعاني الدالة عليها هذه الأسماء إلى المخلوقين ليعطي من العبادة ما لا يستحقه إلا الله فكما اختص سبحانه بالألوهية والعبادة فهو مختص بالأسماء الحسنى فتسمية غيره بها على الوجه الذي يختص بالله فلا ميل بها عما يجب فيها كما ذكر المؤلف وسيأتي حكم تسمية البشر بحكيم وعلى غيرها في الملحق.

<sup>(</sup>٣) الشاهد من الآيات اختصاص الله بالأسماء فلا يشرك غيره معه.

<sup>(</sup>٤) أي بعد أن ذكر أن جميع أنواع الإلحاد محرم بين أن بعضها يكون كفراً أو شركاً=

#### ملحق القاعدة السابعة

ذكرنا في الحاشية على القاعدة السابقة أننا سنفصل في الملحق بعض المسائل وهي:

أولاً: الرد على غلاة الجهمية في نفيهم للأسماء.

ثانياً: حكم تسمية البشر بأسماء الله كحكيم وعلي.

بْالثَّا: حكم الإلحاد في بعض أنواعه.

# أولاً: الرد على الجهمية في نفيهم للأسماء:

غلاة الجهمية، والقرامطة، والباطنية ومن تبعهم ينكرون الأسماء والصفات ولا يصفون الله تعالى إلا بالنفي المجرد عن الإثبات ويقولون إن الله هو الموجود المطلق بشرط الإطلاق<sup>(۱)</sup> فلا يقال هو موجود، ولا حي ولا عليم، ولا قدير وإنما هي أسماء لمخلوقاته أو مجاز، لأن إثبات ذلك يستلزم التشبيه بالموجود الحي، العليم، القدير ويقولون إن الصفة عين الموصوف، وإن كل صفة عين الصفة الأخرى فلا فرق بين العلم، والقدرة والسمع والبصر ونحو ذلك.

وشبهتهم أنهم اعتقدوا أن إثبات الأسماء والصفات يستلزم التشبيه والتعدد ووجه ذلك في الأسماء أنه إذا سمى بها لزم أن يكون متصفاً.

بمعنى الاسم فإذا أثبتنا «الحي» مثلاً لزم أن يكون متصفاً بالحياة لأن صدق المشتق يستلزم صدق المشتق منه وذلك يقتضي قيام الصفات به وهو تشبه.

وبعضها يكون محرماً فقط ولا يصل إلى درجة الكفر وقد ذكرنا فيما سبق بعض الحالات التي يكون فيها الكفر وسيأتي في الملحق البعض الآخر.

<sup>(</sup>۱) يعني أن منتهى قولهم إن وجود الله مشروط بسلب كل أمر ثبوتي وعدمي أو بسلب الأمور الثبوتية كما يقول بعضهم فالوجود المطلق والإنسان المطلق والجسم المطلق بلاصفة إنما هو أمر في الأدمان لا في الأعيان.

وأما في الصفات فقالوا إن إثبات صفات متغايرة مغايرة للموصوف يستلزم التعدد وهو تركيب ممتنع مناقض للتوحيد.

## الرد عليهم من وجوه:

الأول: أن الله تعالى جمع فيما سمى ووصف به نفسه بين النفي والإثبات فمن أقر بالنفي وأنكر الإثبات فقد آمن ببعض الكتاب دون بعض والإثبات فمن أقر بالنفي وأنكر الإثبات فقد آمن ببعض الكتاب دون بعض والكفر ببعض الكتاب كفر بالكتاب كله قال الله تعالى منكراً على بني إسرائيل: ﴿أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ أَلْكِنَكِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ إسرائيل: ﴿أَفَتُو مِنَا عَزَاءُ مَن يَفْعَلُ السرائيل: ﴿أَفَتُو مِنَا مَزَاءُ مَن يَفْعَلُ اللّهُ بِنَافِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥] وقال تعالى: ﴿إِنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَعُولُونَ لَوْيَنُ بِبَعْضِ وَنَصَعُمُ اللّهُ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِقُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَعُولُونَ نُوْيِنُ بِبَعْضِ وَنَصَعُمُ اللّهَ وَرُسُلِهِ وَيُعُولُونَ نُوْيِنُ بِبَعْضِ وَنَصَعُمُ اللّهَ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ أَوْلَتِكَ مُمُ الكَفُورُنَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِللّهُ مَا الكَفُورُنَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا فَلَا مَعْلِي عَذَابًا مُهِيئًا ﴿ وَالسَاء: ١٥٠ - ١٥١].

الثاني: أن الموجود المطلق بشرط الإطلاق لا وجود له في الخارج المحسوس وإنما هو أمر يفرضه الذهن ولا وجود له في الحقيقة، فتكون حقيقة القول به نفي وجود الله تعالى إلا في الذهن، وهذا غاية التعطيل والكفر.

الثالث: قولهم: (إن الصفة عين الموصوف، وإن كل صفة عين الصفة الأخرى) مكابرة في المعقولات، سفسطة في البدهيات، فإن من المعلوم بضرورة العقل، والحس أن الصفة غير الموصوف، وأن كل صفة غير الصفة الأخرى فالعلم غير العالم، والقدرة غير القادر، والكلام غير المتكلم، كما أن العلم والقدرة، والكلام، صفات متغايرة.

الرابع: أن وصف الله تعالى بصفات الإثبات أدل على الكمال من وصفه بصفات النفي، لأن الإثبات أمر وجودي يقتضي تنوع الكمالات في حقه، وأما النفي فأمر عدمي لا يقتضي كمالاً إلا إذا تضمن إثباتاً وهؤلاء النفاة لا يقولون بنفي يقتضى الإثبات.

الخامس: قولهم: (إن إثبات صفات متغايرة مغايرة للموصوف يستلزم التعدد..) قول باطل مخالف للمعقول، والمحسوس فإنه لا يلزم من تعدد الصفات تعدد الموصوف فهاهو الإنسان الواحد يوصف بأنه حي، سميع بصير، عاقل، متكلم إلى غير ذلك من صفاته ولا يلزم من ذلك تعدد داته.

السادس قولهم: في الأسماء: (إن إثباتها يستلزم أن يكون متصفاً بمعنى الاسم فيقتضى أن يكون إثباتها تشبيهاً).

جوابه: أن المعاني التي تلزم من إثبات الأسماء صفات لائقة بالله تعالى غير مستحيلة عليه، والمشاركة في الاسم، أو الصفة لا تسلتزم تماثل المسميات والموصوفات.

السابع: قولهم: (إن الإثبات يستلزم تشبيهية بالموجودات).

جوابه: أن النفي الذي قالوا به . يستلزم تشبيهية بالمعدومات على قياس قولهم وذلك أقبح من التشبيه بالموجودات وحينئذ فإما أن يقروا بالإثبات فيوافقوا الجماعة، وإما أن ينكروا النفي كما أنكروا الإثبات فيوافقوا غلاة الغلاة من القرامطة والباطنية وغيرهم، وأما التفريق بين هذا وهذا فتناقض ظاهر اها من تقريب التدميرية للمؤلف.

ثانياً: حكم تسمية البشر بأسماء الله:

سئل الشيخ ابن عثيمين عن ذلك وفيما يلى نص السؤال والجواب: ما حكم التسمية بأسماء الله مثل كريم وعزيز ونحوهما؟

التسمي بأسماء الله ﷺ يكون على وجهين:

الوجه الأول: ولهو على قسمين:

القسم الأول: أن يحلى بـ «ال» ففي هذه الحال لا يسمى به غير الله ﷺ ، كما لو سميت أحداً بالعزيز والسيد والحكيم وما أشبه ذلك، فإن هذا لا يسمى به غير الله لأن «ال» هذه تدل على لمح الأصل وهو المعنى الذي تضمنه هذا الاسم.

القسم الثاني: إذا قصد بالاسم معنى الصفة وليس محلى بـ «ال» فإنه لا يسمى به ولهذا غير النبي على كنية أبي الحكم التي تكنى بها، لأن أصحابه يتحاكمون إليه فقال النبي على: «إن الله هو الحكم وإليه الحكم» ثم كناه بأكبر أولاده شريح فدل ذلك على أنه إذا تسمى أحد باسم من أسماء الله ملاحظاً بذلك معنى الصفة التي تضمنها هذا الاسم فإنه يمنع، لأن هذه التسمية تكون مطابقة تماماً لأسماء الله في فإن أسماء الله تعالى أعلام وأوصاف لدلالتها على المعنى الذي تضمنه الاسم.

الوجه الثاني: أن يتسمى بالاسم غير محلى بـ «ال» وليس المقصود به معنى الصفة فهذا لا بأس به مثل حكيم، ومن أسماء بعض الصحابة حكيم بن حزام الذي قال له النبي على أنه إذا لم يقصد بالاسم معنى الصفة فإنه لا بأس به.

لكن في مثل جبار لا ينبغي أن يتسمى به وإن كان لم يلاحظ الصفة وذلك لأنه قد يؤثر في نفس المسمى فيكون معه جبروت وعلو واستكبار على الخلق فمثل هذه الأشياء التي قد تؤثر على صاحبها ينبغي للإنسان أن يتجنبها والله أعلم.

# ما حكم التسمي بأسماء الله تعالى مثل الرحيم والحكيم؟

يجوز أن يسمى الإنسان بهذه الأسماء بشرط ألا يلاحظ فيها المعنى الذي اشتقت منه بأن تكون مجرد علم فقط ومن أسماء أصحابه الحكم وحكيم بن حزام، وكذلك اشتهر بين الناس اسم عادل وليس بمنكر وأما إذا لوحظ فيه المعنى الذي اشتقت منه هذه الأسماء فإن الظاهر أنه لا يجوز لأن النبي على غير اسم أبي الحكم الذي تكنى به لكون قومه يتحاكمون إليه، وقال النبي عن الله: «هو الحكم وإليه الحكم»، ثم كناه بأكبر أولاده شريح وقال له: «أنت أبو شرح» وذلك أن هذه الكنية التي تكنى بها هذا الرجل لوحظ فيها معنى الاسم فكان هذا مماثلاً لأسماء الله على أسماء الله على أسماء الله المها على

ذات الله ﷺ، وأوصاف من حيث دلالتها على المعنى الذي تتضمنه وأما أسماء غيره ﷺ فإنها أعلام وأوصاف وكذلك أسماء كتب الله ﷺ فهي أعلام وأوصاف أيضاً اهـ

ويلاحظ أن الشيخ ابن عثيمين في السؤال الثاني جعل العبرة أن تكون الأسماء لمجرد العلمية وظاهره ولو كان محلى بدأل خلافاً لما فصله في السؤال السابق.

والذي عليه ظاهر الإطلاق في هذا الجواب هو ظاهر إطلاق اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء في الفتوى رقم ١١٨٦٥.

هل يصح ما يأتي دليلاً على تحريم تسمية الخلق بأسماء الخالق؟ أ ـ حيث إن تسمية المخلوق بالاسم العلم (الله) ممنوعة، كانت تسمية المخلوق بأسماء الخالق الأخرى أيضاً ممنوعة إذ لا وجه للتفرقة بين أسماء الله تعالى؟

ب \_ من المعلوم في اللغة أن الجار والمجرور إذا سبق المعرفة أفاد القصر فملاحظ ذلك في قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسَّالَةُ ٱلْمُسَّنَى ﴾ فتفيد تسمية الآية قصر الأسماء الحسني على الله وعدم جواز تسمية الخلق بها، فهل يصح هذا دليلاً ؟

الجواب: ما كان من أسماء الله تعالى علم شخص كلفظ (الله) امتنع تسمية غير الله به لأن مسماه معين لا يقبل الشركة وكذا ما كان من أسمائه في معناه في عدم قبول الشركة كالخالق والبارئ فإن الخالق من يوجد الشيء على غير مثال سابق والبارئ من يوجد شيء بريئاً من العيب، وذلك لا يكون إلا من الله وحده فلا يسمى به إلا الله تعالى، أما ما كان له معنى كلي تتفاوت فيه أفراده من الأسماء والصفات كالملك، والعزيز، والجبار، والمتكبر، فيجوز تسمية غيره بها فقد سمى الله نفسه بهذه الأسماء وسمى بعض عباده بها مثال: قوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱمْرَأَتُ ٱلْمَرْيِنِ ﴾ وقال: ﴿كَالَاكَ بَعض عباده بها مثال: قوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱمْرَأَتُ ٱلْمَرْيِنِ ﴾ وقال: ﴿كَالَاكَ بَعض عباده بها مثال: قوله تعالى: ﴿قَالَتِ الْمَرَاتُ الْمَرْيِنِ ﴾ وقال: ﴿كَالَاكَ بَعض عباده بها مثال: قوله تعالى: ﴿قَالَتِ الْمَرَاتُ الْمَرْيِنِ ﴾ وقال: ﴿كَالَاكَ اللهُ عَلَى حَلَى قَلْمِ التماثل، ولا يلزم التماثل، لاختصاص كل مسمى بسمات تميزه عن غيره وبهذا يعرف الفرق بين

تسمية الله بلفظ الجلالة وتسميته بأسماء لها معان كلية تشترك أفرادها فيها فلا تقاس على لفظ الجلالة أما الآية: ﴿وَيَلِّهِ ٱلْأَسَّمَاتُهُ لَلْسُنَىٰ﴾ فالمراد منها قصر كمال الحسن في أسمائه تعالى لأن كلمة الحسنى اسم تفضيل وهي صفة للأسماء لا قصر مطلق أسمائه عليه تعالى كما في قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ هُو الْغَنِي وَالْحَمَدُ عَلَيْهُ تَعَالَى لا قصر اسم الغنى والحمد عليه تعالى لا قصر اسم الغنى والحميد عليه فإن غير الله يسمى غنياً وحميداً.

س: إذا ثبت أن من أسماء الله تعالى ما يجوز تسمية الخلق بها فهل من أسماء الله تعالى ما لا يجوز تسمية الخلق بها؟ وهل يدخل ضمن هذا المنع الرحمن والقيوم وهل هناك أسماء أخرى لا يجوز وصف الخلق بها؟

ج: تقدم في جواب السؤال الثاني والثالث بيان الضابط مع أمثلة لما يجوز تسمية المخلوق به من أسماء الله تعالى وما لا يجوز، وبناء على ذلك لا يجوز تسمية المخلوق بالقيوم لأن القيوم هو المستغني بنفسه عن غيره المفتقر إليه كل ما سواه وذلك مختص بالله لا يشركه فيه غيره، قال ابن القيم رحمه الله في النونية:

والقيوم في أوصافه أمران والكون قام به هما الأمران والفقر من كل إليه الثاني

هنذا ومن أوصافه التيوم إحداهما القيوم قام بنفسه فالأول استغناؤه عن غيره

وكذا لا يسمى المخلوق ـ بالرحمن ـ لأنه بكثرة استعماله اسماً لله تعالى صار علماً بالغلبة عليه مختصاً به كلفظ الجلالة فلا يجوز تسمية غيره به ـ

وسئلت اللجنة الدائمة في الفتوى رقم ٨٩١١ عن ذلك وفيما يلي نص السؤال والجواب:

يسعدني أن أتحدث في رسالتي المتواضعة إلى سماحتكم فأنا أتحدث إلى واحد من أشهر الشخصيات الإسلامية في عالمنا الإسلامي وغيره أرجو أن يتسع صدركم الكبير لقراءة هذه السطور ولكم من الله جزيل الشكر والعرفان وجزاكم الله خيراً عنا.

وفي نفس الوقت تصادفت تحت يدي وأنا أتصفح في المجلة العربية في العدد (٨٩) منها رسالة شكر من الأستاذ محمد النويصر رئيس المكتب الخاص للعاهل السعودي إلى القائمين على إخراج المجلة وهو يبدأ رسالته بقوله: (لقد تسلم جلالة مولاي حفظه الله خطابكم المرسل وبه أعداد المجلة...)

الجواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه... وبعد إن كثيراً من الأسماء مشتركة بين الله تعالى وبين غيره من مخلوقاته في اللفظ والمعنى الكلي الذهني فتطلق على الله بمعنى يخصه تعالى ويليق بجلاله سبحانه وتطلق على المخلوق بمعنى يخصه ويليق به فيقال مثلاً: الله حليم، وإبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام حليم، وليس فيقال مثلاً: الله حليم، وإبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام حليم، وليس حلم إبراهيم كحلم الله، والله رؤوف رحيم ومحمد والله تعالى جليل كريم ذو رأفة محمد ورحمته كرأفة الله بخلقه ورحمته والله تعالى جليل كريم ذو الجلال والإكرام على وجه الإطلاق، وكل نبي كريم جليل، وليست جلالة كل نبي وكرمه كجلالة غيره من الأنبياء وكرمه ولا مثل جلال الله وكرمه بل لكل من الجلالة والكرم ما يخصه والله تعالى حي، وكثير من مخلوقاته لكل من الجلالة والكرم ما يخصه والله تعالى حي، وكثير من مخلوقاته وجبريل وصالح المؤمنين وليس ما لجبريل وصالح المؤمنين من ذلك مثل ما لله من الولاية والنصر لرسول الله في ... إلى غير ذلك من الأمثلة ما الكثيرة المذكورة في كتاب الله وسنة رسوله في الثابتة عنه، ولا يلزم من

ذلك تشبيه المخلوق بالخالق في الاسم أو الصفة، وأسلوب الكلام، وما احتف به من القرائن يدل على الفرق بين ما لله من الكمال في أسمائه وصفاته وما للمخلوقات مما يخصهم من ذلك على وجه محدود يليق بهم ا.ه.

وبهذا يتبين لنا أن حكم تسمية الخلق بأسماء الخالق فيه تفصيل عند اللجنة الدائمة للإفتاء:

ا \_ أن هناك أسماء خاصة لله الله يجوز أن يسمى غير الله بها، مثل: الله \_ الرحمن \_ الخالق \_ البارئ \_ القيوم، وضابط هذا النوع هو ما كان مسماه معيناً لا يقبل الشركة، أو ما كان في معنى عدم قبول الشركة كالخالق ونحوه.

٢ ـ أنه إذا قصد بالاسم معنى الصفة فإنه لا يجوز أن يسمى العبد سواء كان محلى برال ـ أو غير محلى.

٣ ـ أنه إذا لم يكن واحداً مما سبق فإنه يجوز أن يسمى به العبد ولو كان محلى بدأل لأنه معنى كلى تتفاوت فيه أفراده كالملك والعزيز والجبار.

هذا ما كتبه المعاصرون في هذه المسألة أما الفقهاء السابقون من أصحاب المذاهب فإنهم قد تكلموا عن المسألة في كتاب الأيمان من كتب الفقه.

ونظراً لكثرة الأقوال فيها فإنني سأقتصر على ذكر مذهب الحنابلة وسأشير إلى مراجع بقية المذاهب لمن أراد الاستزادة.

#### ومذهب الحنابلة فيه تفصيل:

١ \_ هناك أسماء لا يسمى بها غير الله مثل: الله والقديم (١) الأزلي

<sup>(</sup>۱) اسم القديم لله ذكره الحنابلة وغيرهم من المعاصرين وقد أنكر شيخ الإسلام هذه التسمية في منهاج السنة النبوية (۲/ ۱۲۳) وابن القيم في بدائع الفوائد (۱/ ۱۲۲). واضطرب كلام السفاريني في اللوامع فاثبته اسماً لله في (۳۸/۱)، وفي ص٤٠ وفي ص١٢٥ نقل عن ابن القيم ما يؤيد أنه ليس باسم وسكت عليه. وانظر الحجة في بيان المحجة لقوام السنة (۱/ ۹۳).

والأول الذي ليس قبله شيء، والآخر الذي ليس بعده شيء، وخالق الخلق، ورازق العالمين أو رب العالمين والعالم بكل شيء، ومالك يوم الدين ورب السماوات والأرض، والرحمن، والحي الذي لا يموت.

٢ - هناك أسماء لا تختص بالله سواء أكانت محلاة به ألى أو غير محلاة مثل: الرحيم، العظيم، الرب، الرازق، الخالق، الحي، القوي، فهي من الأسماء المشتركة (١)

ملاحظة: ما ذكرناه عن اسم الرحمن وأنه مختص بالله لا يسمى به غيره هو الصحيح من المذهب كما ذكر المرداوي في الإنصاف (٤/١١) ومشى عليه ابن قدامة في المغنى (٤/١٣).

والقول الثاني: أن الرحمن ليس مختصاً بالله بل يسمى به غيره وهو الذي مشى عليه ابن قدامة في المقنع وفي كتابه الهادي أو عمدة الحازم في زوائد أبي القاسم ص(٢٤٣) واختاره ابن عبدوس في تذكرته وجزم به أبو الخطاب في الهداية والسامري في المستوعب وابن الجوزي في المذهب الأحمد ص(١٢٩).

وانظر المسألة في فقه الحنفية في:

شرح فتح القدير (٥/ ٦٣)، والبناية على الهداية للعيني (٦/ ١٤)، وحاشية أبي السعود المسماة بفتح الله المعين على شرح الكنز لمنلامسكين (٢/ ٢٣)، وبدائع الصنائع للكاساني (٤/ ١٣) والاختيار للموصلي (٤/ ٥٢).

وانظر في عدم جواز التسمية بالحق إذا كان معرفاً وجوازه إذا كان منكراً في حاشية ابن عابدين (٥/ ٤٨٢).

وانظر المالكية في:

منح الجليل لعليش (٣/ ٥)، والشرح الصغير للدردير (٢/ ١٩٨)،

<sup>(</sup>۱) هذا ما ذكره في مطالب أولي النهى شرح غاية المنتهى للرحيباني (۳٥٨/٦)، وانظر شرح الزركشي على الخرقي (٧/ ٨٧) والمغني (١٣/ ٤٥٢) وانظر توجيه الأقوال في الممتم على المقتم لابن المنجا (١٦/ ٨١).

#### و الشافعية :

مغنى المحتاج للشربيني (٤/ ٣٢١) والأنوار لأعمال الأبرار للأردبيلي (٢/ ٢٦٣) والغرة البهية للشيخ زكريا النصاري في شرح منظومة ابن الوردي (۷۸/۱۰) حیث یقول ابن الوردی:

تحقيق ما لم يجب اليمين بذكر الاسم الخاص لا تديين كسالله والسرحسمسن والإلسه لا إن نــوى ســواه كــالــرحــيـــم والبحتق والبخياليق والبجيبار

وغسالسب وصفية لله والرب والعليم، والحكيم ورزاق ومسن صفات الساري

ونختم حديثنا بما ذكره الحافظ ابن حجر في فتح الباري حيث قال: (والمعروف عند الشافعية والحنابلة وغيرهم من العلماء أن أسماء الله ثلاثة أقسام:

أحدها: ما يختص بالله، كالجلالة، الرحمن، ورب العالمين، فهذا ينعقد به اليمين إذا أطلق، ولو نوى به غير الله.

ثانياً: ما يطلق عليه وعلى غيره، لكن الغالب إطلاقه عليه، وأنه يقيد في حق غيره بضرب من التقييد، كالجبار، والحق، والرب، ونحوها. فالحلف به يمين، فإذا نوى به غير الله فليس بيمين.

ثالثها: ما يطلق في حق الله وفي حق غيره على حد سواء، كالحي، والمؤمن، فإن نوى به غير الله فليس بيمين، وإن نوى الله تعالى فوجهان) اهـ.

وانظر منهج ابن حجر في العقيدة وبدائع الفوائد لابن القيم (١/ ١٦٤).

ثالثاً: ذكرنا أن من أنواع الإلحاد هو إنكار الأسماء أو الصفات، وكذلك تمثيل صفات الله بصفات خلقه وننقل نص فتوى الشيخ ابن عثيمين في هذه المسألة:

سئل الشيخ رحمه الله تعالى: عن أنواع التعطيل؟

فأجاب بقوله: \_ التعطيل نوعان:

الأول: تعطيل تكذيب وجحد، وهذا كفر. ومثاله رجل قال: إن الله

لم يستو على العرش. فهذا جحود وتكذيب، لأن الله تعالى يقول: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْمَـرَشِ ٱلسَّتَوَىٰ ۞﴾ [طه: ٥] ومن كذب خبر الله فهو كافر.

الثاني: تعطيل تأويل، وهذا هو معترك الخلاف بين العلماء هل يحكم على من عطل تأويلًا بالكفر أو لا؟ ومثاله رجل أثبت أن الله على العرش استوى لكن قال إن معناه استولى فهذا تعطيل تأويل لا يكفر به الإنسان، ولهذا لا نكفر من فسر الاستواء بالاستيلاء.

وهذا النوع في الحقيقة فيه تفصيل: فأحياناً يكون الإنسان مبتدعاً غير كافر، وأحياناً يكون مبتدعاً كافراً حسب ما تقتضيه النصوص الشرعية في ذلك.

\_ سئل الشيخ: ما حكم إنكار شيء من أسماء الله تعالى أو صفاته؟ فأجاب علله بقوله: الإنكار نوعان:

النوع الأول: إنكار تكذيب، وهذا كفر بلا شك، فلو أن أحداً أنكر اسماً من أسماء الله، أو صفة من صفاته الثابتة في الكتاب والسنة، مثل أن يقول ليس لله يد، فهو كافر بإجماع المسلمين، لأن تكذيب خبر الله ورسوله كفر مخرج عن الملة.

النوع الثاني: إنكار تأويل، وهو أن لا يجحدها ولكن يؤولها وهذا نوعان:

الأول: أن يكون لهذا التأويل مسوغ في اللغة العربية، فهذا لا يوجب الكفر.

الثاني: أن لا يكون له مسوغ في اللغة العربية، فهذا موجب للكفر، لأنه إذا لم يكن له مسوغ صار تكذيباً، مثل أن يقول: ليس لله يد حقيقة، ولا معنى النعمة، أو القوة، فهذا كافر، لأنه نفاها نفياً مطلقاً فهو مكذب حقيقة، ولو قال في قوله تعالى: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾ [المائدة: ١٤] المراد بيديه السماوات والأرض فهو كافر لأنه لا يصح في اللغة العربية، ولا هو مقتضى الحقيقة الشرعية، فهو منكر مكذب ولكن إن قال: المراد باليد

النعمة أو القوة فلا يكفر، لأن اليد في اللغة تطلق بمعنى النعمة قال الشاعر:

# وكم لظلام الليل عندك من يد تحدث أن المانوية تكذب

من «يد» أي: من نعمة، لأن المانوية يقولون: إن الظلمة لا تحدث الخير، وإنما تحدث الشر.

# \_ وسئل الشيخ: ما حكم من يعتقد أن صفات الخالق مثل صفات المخلوق؟

فأجاب بقوله: الذي يعتقد أن صفات الخالق مثل صفات المخلوقين ضال، ذلك أن صفات الخالق لا تماثل صفات المخلوقين بنص القرآن الكريم قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْ يُ وَهُو السَّمِيعُ البَصِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] ولا يلزم من تماثل الشيئين في الاسم أو الصفة أن يتماثلا في الحقيقة هذه قاعدة معلومة.

أليس للآدمي وجه. وللبعير وجه؟ اتفاقا في الاسم ولكن لم يتفقا في الحقيقة وللجمل يد وللذرة يد، فهل اليدان متماثلتان؟

المجواب: لا إذن لماذا لا تقول لله و وجه، ولا يماثل أوجه المخلوقين. ولله يد ولا تماثل أيدي المخلوقين ؟! قال الله تعالى: ﴿ وَمَا المخلوقين. ولله يَدُوهِ وَالْأَرْضُ جَيِعًا فَيْضَمُّهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطْوِيّكَ مُلْوِيّكَ لِللَّمَاتِكُ مَطْوِيّكَ مُلْوِيّكَ السِّمِيهِ وَالنَّرَاثُ مُلُويّ السِّمَاتَ كُلُيّ السِّمِيلِ اللَّكُتُوبُ وَلَانبِياء: ١٠٤] هل هناك يد من أيدي المخلوقين تكون كهذه اليد؟ لا. إذن يجب أن نعلم أن الخالق لا يماثل المخلوق، لا في ذاته، ولا في صفاته وليسَ كَمِثْلِهِ شَيّ وَهُو السَّمِيعُ البَّهِيدُ ولذلك لا يجوز أبداً أن تتخيل كيفية صفة من صفات الله، أو تظن أن صفات الله كمثل صفات المخلوق.



# القاعدة ا

# القاعدة الثامنة قواعد في الأسماء الحسنى إضافة على ما ذكره المؤلف

الأسماء المقترنة، التي لا يصح فيها إطلاق اسم منها دون الآخر، مثل اسمي (القابض، الباسط)، واسمي (المقدم، المؤخر)، فهذه الأسماء تعد اسمين، لأن كل اسم منها يحمل معنى غير الآخر، لكنها تكون كالاسم الواحد في المعنى، فلا يصح إفراد اسم عن الآخر في الذكر، لأن الاسمين إذا ذكرا معا دل على عموم قدرته وتدبيره، وأنه لا رب غيره، وإذا ذكر أحدهما لم يكن فيه هذا المدح، والله له الأسماء الحسنى، ليس له مثل السوء قط.

فلو قلت يا ضار، يا نافع يا مميت وأخبرت بذلك لم تكن مثنياً عليه ولا حامداً له حتى تذكر مقابلها وإلى هذا أشار ابن القيم في النونية:

هذا ومن أسمائه ما ليس يفرد وهي التي تدعى بمزدوجاتها إذ ذاك موهم نوع نقص لرب كالمانع المعطي وكالضار الذي ونظير هذا القابض المقرون باسوكذا المعز مع المذل وخافض وحديث إفراد اسم منتقم فموقوف ما جاء في القرآن غير مقيد

بسل يسقسال إذا أتسى بسقسارن إفرادها خطر على الإنسسان العرش عن عيب وعن نقصان هو نسافيع وكسماليه الأمسان م الباسط اللفظان مقترنان مع رافع لفظان مزدوجان كسما قد قبال ذو المعرفان

وانظر تعليق ابن الوزير في إيثار الحق ص(١٧٤).



#### القاعدة التاسعة

يجوز الإخبار عن الله بما لا يتضمن نقصاً كالقديم وواجب الوجود والذات وأنه بائن من خلقه إذ باب الإخبار أوسع من باب الأسماء وقد سبق ذلك.



#### القاعدة العاشرة

## أسماء الله قديمة غير مخلوقة

أسماء الله قديمة غير مخلوقة: أسماء الله في أوصافه التي وصف بها نفسه، ووصفه في من كلامه، وكلامه غير مخلوق، فالأسماء الحسنى الأسماء الحسنى من كلام الله قول إذا غير مخلوقة ومما يدل على أن الأسماء الحسنى من كلام الله قول الرسول في: «أسالك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، وقد تقدم تخريج الحديث ويقول ابن القيم في شفاء العليل ص(٤٧٢): وقد دل الحديث على أن أسماء الله غير مخلوقة بل هو يتكلم بها وسمى بها نفسه ولهذا لم يقل: بكل اسم خلقته لنفسك ولو كانت مخلوقة لم يسأله بها فإن الله لا يقسم عليه بشيء من خلقه فالحديث صريح في أن أسماء الله ليست من فعل الأدميين وتسمياتهم اه.

ولا يعترض على هذا بأن بعض الأسماء لم ترد في القرآن وإنما وردت في السنة فقط وهي من ألفاظ الرسول و الله النا نقول إن الحديث المتقدم دل على أن المسمى هو الله سواء كان هذا الاسم في كتابه أو علمه أحداً من خلقه، والذي ورد في السنة فقط هو من النوع الذي علمه الله

للرسول على والتسمية على هذا تكون من كلام الله ابتداء لا من كلام ولا من تسمية من بلغ وأدى.

وأهل السنة إذا قالوا: إن الأسماء الحسنى تابعة للذات لا يريدون بهذا أن الأسماء من صفات ذاته فحسب، وإنما يريدون أنها من صفات ذاته وقد تعلقت بها مشيئته، أي: أنه سمى نفسه بمشيئته وقدرته وقد قال في ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية: (والذين وافقوا السلف على أن كلامه غير مخلوق وأسماءه غير مخلوقة يقولون: الكلام والأسماء من صفات ذاته، لكن هل يتكلم بمشيئته وقدرته؟ هذا فيه قولان! النفي هو قول ابن كلاب ومن وافقه، والإثبات قول أثمة الحديث والسنة).

وممن نص على أن الأسماء الحسنى من كلام الله شيخ الإسلام ابن تيمية فإنه قال: (والذي كان معروفاً عند أئمة السنة أحمد وغيره: الإنكار على الجهمية الذين يقولون: أسماء الله مخلوقة فيقولون: الاسم غير المسمى، وأسماء الله غيره، وما كان غيره فهو مخلوق، وهؤلاء هم الذين ذمهم السلف وغلظوا فيهم القول، لأن أسماء الله من كلامه، وكلام الله غير مخلوق، بل هو المتكلم به، وهو المسمى لنفسه بما فيه من الأسماء) فعلى هذا يكون الإمام أحمد ممن يرى أن الأسماء من كلام الله ونحوه كلام الإمام الدارمي الذي بين أن قول المريسي بأن الأسماء الحسنى مخلوقة أصله قول الجهم بأن القرآن مخلوق وهما من جملة الكلام، فرد عليهما قولهما إن كلام الله مخلوق ومنه القرآن والأسماء الحسنى.

وعلى أن الأسماء الحسنى غير مخلوقة مضى جماعة العلماء وأئمة . السنة:

قال الإمام الشافعي: (من حلف باسم من أسماء الله فحنث فعليه الكفارة لأن اسم الله غير مخلوق).

وقال ابن هانئ: (سمعت أحمد بن حنبل ـ وهو مختف عندي ـ فسألته عن القرآن فقال: من زعم أن أسماء الله مخلوقة فهو كافر). وقال الإمام الدارمي: (وفيما ذكرنا \_ أي من الأدلة \_ بيان بين ودلالة قاطعة ظاهرة على إلحاد هؤلاء الملحدين في أسمائه المبتدعين أنها مخلوقة....) اه.

وقد صرح الأثمة بتكفير من قال بخلق الأسماء الحسنى وذلك لما ظهرت بدع الجهمية في القول بخلق القرآن فكان قولهم بخلق الأسماء امتداداً لقولهم بخلق القرآن، لأنهما من كلام الله تعالى.

وفي هذا المعنى يقول الإمام الدارمي: (فهذا الذي ادعوا في أسماء الله أصل كبير من أصول الجهمية التي بنوا عليها محنتهم) وقال قبلها: (وقد كان لإمام المريسي في أسماء الله مذهب كمذهبه في القرآن كان القرآن عنده مخلوقاً من قول البشر) وقال الإمام إسحاق بن راهوية: (أفضوا \_ أي جهمية \_ إلى أن قالوا: أسماء الله مخلوقة لأنه كان ولا اسم وهذاالكفر المحض) اه. من كتاب منهج أهل السنة لخالد بن نور (٣٩٦/٢).

وبهذه القاعدة نعرف أن أسماء الله لا يقال لها أنها غيره كما هو رأي الجهمية والمعتزلة فإنهم قالوا أن أسماء الله غير الله وكل ما هو غير الله فإنه مخلوق.

ولا يقال أن أسماء الله هي عين المسمى أو هي بمعنى أنها هي هو نفس ذاته كما هو قول الأشاعرة والماتريدية.

وقد فصل ابن أبي العز في المسألة فقال ص(٨٠):

وكذلك قولهم: الاسم عين المسمى وغيره؟ وطالما غلط كثير من الناس في ذلك وجهلوا الصواب فيه: فالاسم يراد به المسمى تارة ويراد به اللفظ الدال عليه أو على المسمى أخرى، فإذا قلت: قال الله كذا أو سمع الله لمن حمده، ونحو ذلك \_ فهذا المراد به المسمى نفسه وإذا قلت: الله اسم عربي، والرحمن من أسماء الله تعالى ونحو ذلك فالاسم ها هنا هو المراد لا المسمى ولا يقال غيره لما في لفظ الغير من الإجمال: فإن أريد بالمغايرة أن اللفظ غير المعنى فحق وإن أريد

أن الله سبحانه كان ولا أسم له حتى خلق لنفسه اسما أو حتى سماه خلقه بأسماء من صنعهم، فهذا من أعظم الضلال والإلحاد في أسماء الله تعالى. وكذلك مسألة الصفة: هل هي زائدة على الذات أم لا؟ لفظها مجمل، وكذلك لفظ الغير فيه إجمال فقد يراد به ما ليس هو إياه وقد يراد به ما جاز مفارقته له.

ولهذا كان أثمة السنة رحمهم الله تعالى لا يطلقون على صفات الله وكلامه أنه غيره، ولا أنه ليس غيره لأن إطلاق الإثبات قد يشعر أن ذلك مباين له وإطلاق النفي قد يشعر بأنه هو هو، إذ كان لفظ الغير فيه إجمال، فلا يطلق إلا مع البيان والتفصيل.

١ ـ فإن أريد به أن هناك ذاتاً مجردة قائمة بنفسها، منفصلة عن الصفات الزائدة عليها، فهذا غير صحيح.

Y ـ وإن أريد به أن الصفات زائدة على الذات التي يفهم من معناها غير ما يفهم من معنى الصفة فهذا حق ولكن ليس في الخارج ذات مجردة عن الصفات بل الذات الموصوفة بصفات الكمال الثابتة لها لا تنفصل عنها وإنما يفرض الذهن ذاتا وصفة كلا وحده ولكن ليس في الخارج ذات غير موصوفة، فإن هذا محال ولو لم يكن إلا صفة الوجود، فإنها لا تنفك عن الموجود وإن كان الذهن يفرض ذاتاً ووجوداً يتصور هذا وحده وهذا وحده لكن لا ينفك أحدهما عن الآخر في الخارج.

وقد يقول بعضهم: الصفة لا عين الموصوف ولا غيره، هذا له معنى صحيح وهو: أن الصفة ليست عين ذات الموصوف التي يفرضها الذهن مجردة بل هي غيرها وليست غير الموصوف بل الموصوف بصفاته شيء واحد غير متعدد.

فإذا قلت: أعوذ بالله، فقد عذت بالذات المقدسة الموصوفة بصفات الكمال المقدسة الثابتة التي لا تقبل الانفصال بوجه من الوجوه.

وإذا قلت: أعوذ بعزة الله فقد عذت بصفة من صفات الله تعالى ولم

وهذا المعنى يفهم من لفظ الذات، فإن «ذات» في أصل معناها لا تستعمل إلا مضافة، أي: ذات وجود، ذات قدرة، ذات عز، ذات علم، ذات كرم إلى غير ذلك من الصفات، فذات كذا بمعنى صاحبة كذا: تأنيث ذو، هذا أصل معنى الكلمة، فعلم أن الذات لا يتصور انفصال الصفات عنها بوجه من الوجوه، وإن كان الذهن قد يفرض ذاتاً مجردة عن الصفات كما يفرض المحال.



# القاعدة 11 ـ 11

# القاعدة الحادية عشرة

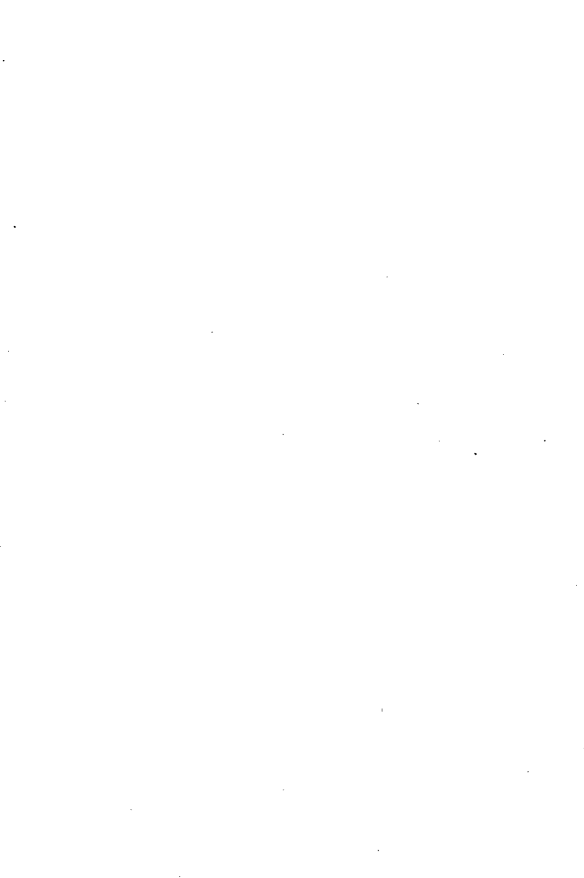
من أسماء الله ما يكون دالاً على عدة صفات: وقد سبق توضيح ذلك عند شرح كلام المؤلف في القاعدة الأولى.

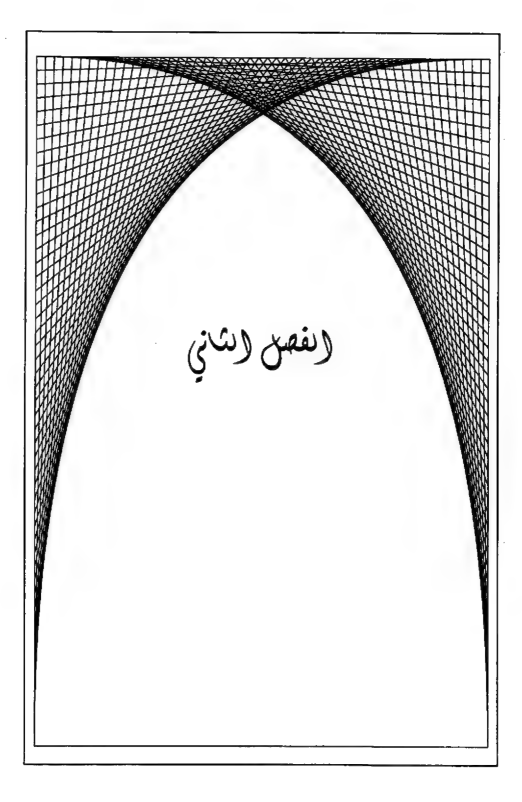
\* \* \*

#### القاعدة الثانية عشرة

أسماء الله وصفاته مختصة به واتفاق الأسماء لا يوجب تماثل المسميات وقد وضحنا ذلك في حاشية القاعدة السابعة ص(١٨٢).











### القاعدة الأولى

صفات الله كلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه (۱) كالحياة والعِلم والقُدرة والسَّمع والبَصَر والرَّحمة والعِزَّة والحكمة والعلو والعظمة وغير ذلك (۲) . . . وقد دل على هذا (۳) السمع والعقل والفطرة .

أمّا السّمع: فمنه قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِثُونَ إِلَّا يَحْرَةِ مَثَلُ السّؤَةِ وَلِلّهِ النّحَلُ الْأَعْلَقُ وَهُو الْمَرْفِرُ الْمَكِيدُ ﴿ لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّٰهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

(١) انظر بدائع الفوائد لابن القيم (١٥٨/١).

ويقول شيخ الإسلام كلله في الفتاوى (٦/ ٧١): الكمال ثابت لله بل الثابت له هو أقصى ما يمكن من الأكملية، بحيث لا يكون وجود كمال لا نقص فيه إلا وهو ثابت للرب \_ تبارك وتعالى \_ يستحقه بنفسه المقدسة اه.

#### مثال ذلك:

حياة الله فهي صفة كمال كما سبق، وكذلك علم الله محيط بكل شيء قديم بقدم الذات ولم يسبق بجهل ولا يطرأ عليه نسيان ولا ذهول وعلمه باق بقاء الذات العلية ولا يوجد أحد يتصف بهذا العلم.

فهذا هو وجه الكمال.

فالله له الكمال المطلق في جميع صفاته، والاشتراك اللفظي بين صفات الله وبين صفات الله وبين صفات المخلوق إلى صفات المخلوق المخلوق وهو ما يسمى بالمطلق الكلي ولا وجود لها في الخارج وإنما يتصور في الذهن دون أن يعين علم الخالق أو علم المخلوق.

- (٢) أدلة هذه الصفات مذكورة في كتب العقائد قاله المؤلف.
- (٣) أي على كمال صفات الله وانظر هذه الأدلة في كتاب علو الله للدرويش ص١٨٥ وص٢١٠.

والمثل الأعلى: هو الوصف الأعلى(١).

أمَّا العقل: فوجهه أن كل موجود حقيقة (٢) فلا بد أن تكون له صفة (٢) إما صفة كمال وإما صفة نقص (٤) والثَّاني (٥) باطل بالنسبة إلى الرَّب الكامل المُسْتَحِق للعبادة ولهذا (١) أظهر الله تعالى بُطْلان ألوهية الأصنام باتصافها بالنقص والعجز فقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِنَى يَدَعُوا مِن دُونِ اللّهِ مَن لا يَسْتَجِبُ لَهُ وَلا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَانِهِمْ غَفِلُونَ ﴾ (٨) [الأحقاف: ٥].

وقى ال تىعى الىي: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ أَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ يَعْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُخْلُقُونَ أَيْانَ يُبْعَثُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللَّهِ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) والشاهد من الآية هو قوله تعالى: ﴿وَيَلِمَ الْمَثَلُ ٱلْأَغَلُ ﴾ أي الوصف لأن المثل من بين إطلاقاته الوصف كما قال تعالى: ﴿مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلنَّتَقُونَ ﴾ أي وصف الجنة وانظر في ذلك كتاب أمثال القرآن لعبد الرحمن حبنكة الميداني ص٣٣ وللمثل معان أخرى سنذكرها في الملحق.

<sup>(</sup>٢) احترازاً من الموجود الذَّهني وقد سبق بيان ذلك في القاعدة الثانية من قواعد الأسماء.

<sup>(</sup>٣) ذكر المؤلف الأدلة على ذلك في القاعدة الثانية من قواعد الأسماء.

<sup>(</sup>٤) هذه قسمة عقلية تامة إذ لا يوجد قسم ثالث ووجه القسمة أنها بين الكامل وهو الرب وبين الناقص وهو المخلوق، وهناك ما يسمى بالقسمة الاستقرائية المبنية على النتبع لكن العقل لا يمنع قسماً زائداً كتقسيم الأديان السماوية إلى ثلاثة، المنطق للمظفر ص ١١٥.

<sup>(</sup>٥) أي صفة النقض.

<sup>(</sup>٦) هذا هو الدليل على أن صفة النقص للرب باطل.

 <sup>(</sup>٧) والشاهد من الآية أن لهذه الأصنام لا قدرة لها البتة على الخلق والإيجاد والإعدام والنفع والضر واستجابة الطلب وكلها صفات نقص.
 انظر تفسير الرازى (٦/٢٨).

 <sup>(</sup>٨) وهذا أيضاً نقص وإنما جاز وصف الأصنام بالغفلة وهي لا تليق إلا بالعقلاء لأنهام لما عبدوها ونزلوها منزلة من يضر وينفع صح أن يقال فيها: إنها بمنزلة الغافل.
 انظر التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزىء الغرناطي (٤٤/٤).

<sup>(</sup>٩) فوصفهم الله بالعجز الأمور:

أ ـ أنهم لا يخلقون شيئاً قليلاً أو كثيراً بل هم يُخلقون فكيف يخلقون مع افتقارهم في إيجادهم إلى الله.

ب ـ أنهم أموات لا يسلمعون ولا يبصرون ولا يعقلون شيئاً.

ج ـ هذه الأصنام لا تعلّم متى يبعث عابدوها فهم سووا بين الكامل من جميع الوجوه=

عن إبراهيم وهو يحتج على أبيه: ﴿يَتَأَبَتِ لِمَ نَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئًا﴾(١) [مريم: ٤٢].

وعَـلَـى قَـومـه: ﴿ قَـٰكَالَ أَفَتَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ إِنَّ أَنِّ لَكُرُ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ (١) [الانبياء: ١٧،١٦].

ثم إنه قد ثبت بالحسِّ (٣) والمشاهدة (٤) أنَّ للمخلوق صفات كمال

والناقص الذي لا شيء له من أوصاف الكمال، وفي الآية تهكم بالمشركين الذين
 عبدوا من لا يحس ولا يشعر.

انظر تفسير السعدي (٣/ ٥٣)، تفسير الصابوني (٢/ ١٢٢).

وقال ابن القيم في النونية ص٩٠:

والله عمال المسركين بأنهم ونعى عليهم كونها ليست فأيان أن الفعل والتكليم من

عبدوا الحجارة في رضى الشيطان بخالفة وليست ذات نطق بيان أوثانهم لا شك مفقودان

ملاحظة: استدل شيخ الإسلام بهذه الآية على بطلان قول القرامطة في استدلالهم على مذهبهم بصحة سلب النقيضين وأنه لا يلزمهم التشبيه إلا إذا كان نفيهما عن محل قابل لهما أما الذي ليس بقابل لهما فلا يلزمهم ذلك فالجمادات التي ليس فيها إحساس لا يقال إنها حية ولا ميتة فأجاب شيخ الإسلام بأن العرب يصفون الجماد بالحياة والموت كما في قوله تعالى: ﴿أَتُونَ عُيرٌ لَغَيْلًو﴾ وأن ما ذكروه هو اصطلاح للفلاسفة المشائين انظر شرح التدمرية لفالح آل مهدي ص٥٥ وشرح الشيخ ابن عثيمين المخطوط ص٨٣٠. وانظر تفسير المشائين في مناهج البحث عند مفكري الإسلام د. سامي النشار، والأجوبة المرضية ص٨٤٠.

(۱) أي لم تعبد أصناماً ناقصة في ذاتها، وفي أفعالها فلا تسمع ولا تبصر ولا تملك لعابدها نفعاً ولا ضراً بل لا تملك لأنفسها شيئاً فهذا برهان جلي دال على أن عبادة الناقص في ذاته وأفعاله مستقبح عقلاً وشرعاً ودل تنبيهه وإشارته إلى الذي يجب ويحسن عبادة من له الكمال الذي لا ينال العبد نعمة إلا منه.

تفسير السعدي (٣/ ٢٠٤).

(٢) في هذه الآية يوبخ إبراهيم عليه السلام المشركين ويعلن لهم أن هذه الأصنام لا تستحق العبادة لأنها لا تنفع ولا تضر.

تفسير السعدي (٣/ ٢٨٨)، تفسير المراغي (١٧/ ٥٠).

(٣) الحس خمسة أشياء هي: السمع والبصر واللمس والشم والذوق.

انظر حاشية النفحات للجاوي على شرح المحلي لورقات إمام الحرمين ص٢٨. وقيل إن هناك حاسة سادسة تدرك بها عوارض النفس كالجوع والعطش والشبع

وقيل إن هناك حاسة سادسة تدرك بها عوارض النفس كالجوع والعطش والشبع والأصح ما عليه العامة وهو الخمس ذكر ذلك أبو البقاء الكفوي في الكليات ص٥٤.

(٤) المشاهدة نوع من الحس وهذا من الإطناب بذكر الخاص بعد العام المتنبيه على فضله=

وهي من الله تعالى فمُعطِى الكمال أولى به(١).

• وأما الفطرة: فلأن النُّفوس السليمة (٢) مجبولة (٣) مفطورة (٤) على محبة الله وتعظيمه وعبادته (٥).

وهل تُحِبُّ وتُعَظِّمُ وتَعْبُدُ إِلاَّ منَ علمت أَنَّه مُتَّصِف بصفات الكمال اللاَّئقة بربوبيته وأُلُوهِيته؟

وإذا كانت الصَّفة نَقْصاً لا كمال فيها: فهي مُمْتنعة (٢) في حق الله تَعَالَى كالموت والجهل والنسيان والعَجْز والعَمَى والصَّمم ونحوها (٧). لقوله تعالى: ﴿وَنَوَكَلُ عَلَى ٱلْعَيْ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ﴾ [الفرقان: ٨٥].

حتى كأنه ليس من جنسه وهذا بناء على الراجح عند الأصوليين أن عطف الخاص على
 العام ليس تخصيصاً.

وقال السيوطي في نظمه في البلاغة: وذكـر خــاص بــعــد ذي عـــمـــوم

وذكر خاص بعد ذي عموم منبهاً بفضله المعلوم كعطف جبريل وميكال على ملائك قلت وعكسه جلا انظر شروح التلخيص (٢/٧١٧)، شرح عقود الجمان (١/٢٣٩)، والبلاغة لجفني ناصف ص١٦٧.

(١) هذا يسمى بقياس الأولوية وسيأتي في الملحق تقرير هذه القاعدة.

 (٢) أما النفوس المريضة بالشبهات والتخرصات فإنهم يكرهون فطرهم وعقولهم على قبول المحال المتناقص انظر الفتاوى (٤/ ١٠).

وقال شارح الطحاوية ص ٩٥: (أودع الله في الفطرة الإنسانية التي لم تتنجس بالجحود والتعطيل، ولا بالتشبيه والتمثيل، أنه سبحانه الكامل في أسماته وصفاته وأنه الموصوف بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله، وما خفي عن الخلق من كماله أعظم وأعظم مما يعرفونه منه).

(٣) أي مخلوقة، من الجبل بمعنى الخلق.

انظر تفسير ابن عاشور (٢٨/٢٣)، ونزهة القلوب في تفسير غريب القرآن للسجستاني ص١٩٨.

(٤) الفطر أصله الشق طولاً، وفطر الله الخلق هو إيجاده الشيء وخلقهم.
 مفردات الراغب (٢/ ٤٩٤)، والبرهان في غريب القرآن لحسن الحشى ص٣٢٤.

(٥) ما لم تتغير الفطر وتتلوث بشبه خارجية.

(٦) ممتنعة عقلاً وشرعاً.

(۷) والظلم والعطش والبكاء والحزن والأكل والشرب.
 انظر شرح التدمرية لفالح آل مهدى ص٢٩٠.

وقوله عن موسى: ﴿ فِي كِتَابُ لَا يَضِلُ رَبِي وَلَا يَسَى ﴾ (١) [طه: ٥٦] وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِبُعْجِزَهُ ﴾ [فــاطـــر: ٤٤] وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِبُعْجِزَهُ ﴾ [فــاطــر: ٤٤] وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِبُعْجِزَهُ ﴾ [فــاطـر: ٤٤] وقوله: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ (٢) سِرَّهُمْ وَجَعَونَهُمْ بَكَ وَرُسُلُنَا لَدَيْمِ مَ يَكْنُبُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٥] وقال النبي ﷺ في الدجال: ﴿ إِنَّهُ أَعْوَرٌ وَإِنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ بِأَعْوَرٍ ﴾ [فال: ﴿ أَيُها النّاس ارْبعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ فَإِنّكُمْ لاَ تَذْعُونَ أَصَمَّ ولاَ غَائِياً ﴾ (٥٠).

وسئل الشيخ ابن عثيمين في «مجموع فتاوى ورسائل» (٣/ ٥٤ ـ ٥٦/ رقم ٣٥٤) السؤال التالى: هل يوصف الله تعالى بالنسيان؟

فأجاب رحمه الله تعالى بقوله: للنسيان معنيان:

أحدهما: الذهول عن شيء معلوم، مثل قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنا ﴾ \_ ومثل الآية التي أتى بها المؤلف هنا ثم قال: \_ وعلى هذا فلا يجوز وصف الله بالنسيان بهذا المعنى على كل حال.

والمعنى الثاني للنسيان: الترك عن علم وعمد مثل قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا لِهِ فَكَحُنَّا عَلَيْ اللَّهِ عَلَمْ عَنْ اللَّهِ وَمثل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدَنَّا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن فَيْكُ فَنَوْى وَلَمْ غِيْدًا لَهُ عَزْمًا ﴿ فَكَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمْ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا اللّه

وتركه سبحانه للشيء صفة من صفاته الفعلية الواقعة بمشيئته التابعة لحكمته والنصوص في ثبوت الترك وغيره من أفعاله المتعلقة بمشيئته كثيرة معلومة وهي دالة على كمال قدرته وسلطانه. وقيام هذه الأفعال به سبحانه لا يماثل قيامها بالمخلوقين وإن شاركه في أصل المعنى، كما هو معلوم عند أهل السنة: اه. باختصار.

- (٢) الشاهد من الآية أن الله نفي عن نفسه العجز.
  - (٣) الشاهد أن الله نفى عن نفسه الصمم.
- (٤) رواه البخاري برقم (٧١٣١) كما في طبعة التوشيح شرح الجامع الصحيح للسيوطي (٩/ ٤١٥٠).
   ورواه مسلم برقم (٢٨٣٥) كما في طبعة المفهم للقرطبي (٧/ ٦٧).

والشاهد من الحديث نفي العمى عن الله.

وقال القرطبي في المفهم (٧/ ٢٦٧):

الله ليس بأعور وهذا تنبيه للعقول القاصرة أو الغافلة على أن من كان ناقصاً في ذاته، عاجزاً عن إذالة نقصه، لم يصلح لأن يكون إلهاً لعجزه وضعفه، ومن كان عاجزاً عن إذالة نقصه كان أعجز عن نفع غيره وعن مضرته.

(٥) رواه البخاري في صحيحه برقم (٤٢٠٥) كما في الفتح (٧/ ٥٣٧)، ورواه مسلم في=

<sup>(</sup>١) قال ابن فارس في مجمل اللغة ٤ (٨٦٦/٤): (النسيان: الترك، قال الله جل وعز: ﴿ فَسُوا اللهِ فَنُسِيَّمُ ﴾) اه.

ونزَّه نفسه عما يَصِفُونه به من النَّقائص فقال سبحانه: ﴿ سُبَحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَنَّا يَصِفُونَ ﴿ وَسَالَتُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَنَّا يَصِفُونَ ﴿ وَسَالَتُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللهِ اللهُ الله

﴿ وَاَلَحْمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ﴾ [الصافات: ١٨٠، ١٨٠] وقال تعالى: ﴿ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهِ إِذَا لَذَعَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلّا اللَّهُ مِنْ اللّهِ إِذَا لَذَعَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلّا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٌ شَبَّحُونَ اللّهِ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ (٥) [المؤمنون: ٩١].

صحيحه كما في شرح النووي (١٧/ ٣٥).

والشاهد من الحديث أن الرسول الله نفى عن الله الصمم لأن الله سميع وهو قريب مع العبد. ومعنى (اربعوا) أي ارفعوا وأمسكوا عن الجهر.

انظر عون الباري على البخاري لصديق حسن خان (٥/ ٢٧٩).

وقال أنور الكشميري في فيض الباري على البخاري (١٣٤/٤): ليس في الحديث النهى عن الجهر بل فيه كونه لغواً لأن الذي تدعونه أقرب إليكم من حبل الوريد أهـ

<sup>(</sup>١) أي عن الخير والإحسان والبر.

 <sup>(</sup>٢) هذا دعاء عليهم بجنس مقالتهم لأن كلامهم متضمن وصف الله الكريم بالبخل وعدم الإحسان فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم فكانوا أبخل الناس وأقلهم إحساناً وأسوأهم ظناً بالله وهذا هو الشاهد من الآية.

انظر تفسير السعدي (١/ ٥٠٠).

 <sup>(</sup>٣) أي أن الله سمع ما قالوه وأنه سيكتبه ويحفظه مع أفعالهم الشنيعة وهو قتلهم الأنبياء الناصحين وأنه سيعاقبهم على ذلك أشد العقوبة.
 السعدي (١/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٤) لسلامتهم من الآفات والذنوب، وسلامة ما وصفوا به فاطر الأرض والسماوات. والشاهد أن الله نزه نفسه عما يصفونه به فهو المقدس عن النقص المحمود بكل كمال السعدى (٤/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٥) الشاهد من الآية أن الله نزه نفسه عما يصفونه من الشريك والولد. تفسير فتح البيان لصديق حسن خان (٩/ ١٤٦).

وإذا كانت الصَّفة كمالاً في حال: ونقصاً في حال لم تكن جائزة في حق الله ولا مُمْتَنعة على سبيل الإطلاق، فلا تثبتُ له إِثباتاً مُطْلَقاً ولا تُنفى عنه نَفْياً مُطْلَقاً بل لابد من التَّفصيل: فتجوز في الحال التي تكون كمالاً، وتمتنع في الحال التي تكون نقصاً وذلك كالمكر والكيد والخداع(١) ونحوها... فهذه الصِّفات تكون كمالاً إذا كانت في مُقَابلة من يعاملون الفاعل بمثلها؛ لأنها حينئذ تدل على أنَّ فاعلها قادر على مُقَابلة عدوه بِمِثْل فِعْله أو أشدً. وتكون نَقْصاً في غير هذه الحال(٢) ولهذا لم يذكرها الله تَعَالى

<sup>(</sup>١) المكر والكيد والخداع ألفاظ متقاربة ومعناها هو التوصل بالأسباب الخفية إلى الإيقاع بالخصم فيوصل الشر والأذي بالغير خفية وبعتة.

ولهذا عندما مكر اليهود بعيسى عليه السلام وأرادوا قتله مكر الله بهم وألقى الشبه على من أراد أن يقتله فقُتل ورفع الله عيسى إليه فسلم من مكرهم.

وكذلك عندما كاد إخوة يوسف له فإن الله كاد ليوسف، وخلص منهم أخاه في قصة صواع الملك بطريقة منظمة من السماء، فالله أسند الكيد لنفسه وليس هذا ظلماً. انظر تفسير الطبرى (٣/ ٢٨٩)، والفتاوى (٧/ ١١١).

وسياَّتي في الملحَّق تفصيل هذه المسألة.

ولس مكر الله كمكر المخلوق.

انظر تفصيل ابن القيم للمسألة في مختصر الصواعق ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) أي إذا فعلت بمن لا يستحق العقوبة كانت ظلماً له وإذا فعلت بمن يستحق العقوبة كانت عدلاً ولهذا قال شيخ الإسلام في الفتاوي (٧/ ١١):

وانظر الحجة في بيان المحجة للأصبهاني (١/ ١٦٨).

من صفاته على سبيل الإطلاق وإنما ذكرها في مقابلة من يُعاملونه ورُسله بمثلها كقوله تعالى: ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْمَنْكِرِينَ ﴾ [الانفال: ٣٠] وقوله: وقوله تعالى: ﴿ إِنّهُ يَكِنُونَ كَيْدًا ﴿ وَاللّهِ اللهُ الله

مَتِينُ ﴾ [الأعـراف: ١٨٢، ١٨٣] وقـولـه: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُحَدِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٢] وقوله: ﴿ وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُوْا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحَنُ مُسْتَهْزِهُ وَنَ ﴾ [النساء: ١٤، ١٥].

ولهذا لم يذكر الله أنَّه خان من خَانُوه فقال تعالى: ﴿وَإِن يُرِيدُوا خِيانَكُ فَقَدْ خَانُوا اللهُ عَلَيدُ حَكِدُ ﴿ وَإِن يُرِيدُوا خِيانَكُ فَقَدْ خَانُوا اللَّهُ عَلَيدُ حَكِدُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيدُ حَكِدُ اللَّهُ عَلَيدُ حَكِدُ اللَّهُ عَلَيدُ حَكِدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيدُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَاعِلَا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَي

وبذا عُرفَ أَنَّ قُولَ بعض العوام: (خَانَ الله مَنْ يَخُون) مُنْكَرٌ فاحش يجب اَلنَّهي عنه.

#### ملحق القاعدة الأولى

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الأولى أننا سنفصل بعض المسائل وهي:

١ \_ معنى المثل الأعلى.

٢ ـ قياس الأولوية. 📑

٣ ـ تفسير المكر والكيد والخداع.

أولاً: معنى المثل الأعلى

يطلق المثل على عدة أمور:

١ ـ تشبيه شيء بشيء لوجود عنصر تشابه أو تماثل بينهما .

<sup>(</sup>۱) والشاهد من الآيات أن هذه صفات تدل على أن الله على يفعلها مقيدة ولهذا كانت كمالاً في هذه الحالة.

<sup>(</sup>٢) أي ليست كمالاً حتى لو في مقابلة العدو.

٢ ـ المثل بمعنى النموذج من ذي أفراد متعددة لنوع من الأنواع أو عمل من الأعمال أو سنة من سنن الله نظراً إلى التشابه الموجود بين أفراد النوع الواحد.

٣ ـ تطلق كلمة المثل ويراد منها وصف الشيء كالآية التي ذكرها المؤلف والآية التي جئنا بها في الحاشية.

انظر أمثال القرآن للميداني ص(١٩) وما بعده، والأمثال في القرآن للدكتور للدكتور محمد جابر العلواني ص(٢٥) وما بعده، وأمثال الحديث للدكتور عبد المجيد محمود ص(٧٩)، وأمثال الحديث للرامهرمزي طبعة الدار السلفية في بومباي.

#### وأما المثل الأعلى ففيه خمسة أقوال:

- الأول: أن المثل الأعلى هو كلمة الإخلاص لا إله إلا الله.
  - الثاني: أنه الإخلاص والتوحيد.
- الثالث: أنه ما ضربه الله لنفسه من الأمثال كقوله تعالى: ﴿اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَاللَّهُ عَالَى: ﴿اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَاللَّهُ عَالَى: ﴿اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَل
- الرابع: أنه هو الأطيب والأفضل والأحسن والأجمل وذلك التوحيد والإذعان له بأنه لا إله إلا الله وهو قول إمام المفسرين ابن جرير الطبري.
- الخامس: أنه الصفة العليا، والمثل كثيراً ما يرد بمعنى الصفة وقد رجح هذا القول شمس الدين ابن القيم فقال: (المثل الأعلى يتضمن الصفة العليا وعلم العالمين بها ووجودها العلمي، والخبر عنها وذكرها وعبادة الله بواسطة العلم والمعرفة القائمة بقلوب عابديه وذاكريه بها).

انظر: مختصر الصواعق للموصلي ص(١٦)، وشرح الطحاوية ص(٩٦) والقواعد الكلية لليربكان ص(٢٩٣).

# ثانياً: قياس الأولوية

ذكرنا في الملحق أن القاعدة التي ذكرها المؤلف وهي أن للمخلوق

صفات كمال وهي من الله فمعطي الكمال أولى يسمى بقياس الأولوية وذلك أن القياس ثلاثة أنواع كما ذكر المؤلف في شرح الواسطية (٩٨/١): القياس ينقسم إلى ثلاثة أقسام: قياس شمول، وقياس تمثيل، وقياس أولوية فهو الله لا يقاس بخلقه قياس تمثيل ولا قياس شمول.

ا - قياس الشمول: هو ما يعرف عندنا بالعام الشامل لجميع أفراده بحيث يكون كل فرد منه داخلاً في مسمى ذلك اللفظ ومعناه فمثلاً إذا قلنا الحياة فإنه لا تقاس حياة الله تعالى بحياة الخلق لأن الكل يشمله اسم «حى».

Y ـ قياس تمثيل: بمعنى أن نجعل ما يثبت للخالق مثل ما يثبت للمخلوق.

٣ ـ قياس الأولوية: وهذا يقول العلماء أنه مستعمل في حق الله لقوله تعالى: ﴿وَلِلّهِ الْمَثُلُ الْأَعْلَى ﴾ [النحل: ٦٠] بمعنى كل صفة كمال فالله تعالى أعلاها السمع والبصر والعلم والقدرة والحياة والحكمة وما أشبهها موجودة في المخلوقات لكن الله أعلاها وأكملها ولهذا أحياناً نستدل بالدلالة العقلية من زاوية القياس بالأولى فمثلاً نقول: العلو صفة كمال في المخلوق فإذا كان صفة كمال في المخلوق فهو في الخالق من باب أولى وهذا دائماً نجده في كلام العلماء.

إذاً يمتنع القياس بين الله وبين الخلق للتبيان بينهما وإذا كنا في الأحكام لا نقيس الواجب على الجائز أو الجائز على الواجب ففي باب الصفات بين الخالق والمخلوق من باب أولى. لو قال لك قائل: الله موجود والإنسان موجود وقال وجود الله كوجود الإنسان بالقياس فنقول لا يصح لأن وجود الخالق واجب ووجود الإنسان ممكن.

فلو قال: أقيس سمع الخالق على سمع المخلوق نقول: لا يمكن، سمع الخالق واجب لا يعتريه نقص وهو شامل لكل شيء وسمع الإنسان ممكن إذ يجوز أن يولد الإنسان أصم والمولود سمعياً يلحقه نقص السمع وسمعه محدود إذاً: لا يمكن أن يقاس الله بخلقه فكل صفات الله لا يمكن أن تقاس بصفات خلقه لظهور التبيان العظيم بين الخالق وبين المخلوق اه.

وقال ابن القيم في مفتاح دار السعادة (٢/ ٤٧٥): كل كمال ثبت للمخلوق غير مستلزم للنقص فخالقه ومعطيه إياه أحق بالاتصاف به وكل نقص في المخلوق فالخالق أحق بالتنزه عنه كالكذب والظلم والسفه والعيب بل يجب تنزيه الرب تعالى عن النقائص والعيوب مطلقاً وإن لم يتنزه عنها بعض المخلوقين اه.

ويعبر عن هذه القاعدة بأكثر من صيغة:

- الأولى: أن يقال: إذا كانت نفس المخلوق وهو محدثة ناقصة متصفة بأنها حية عالمة قادرة سمعية بصيرة فإن الرب المعبود الأول والآخر والظاهر والباطن أولى بأن يكون حياً عالماً قادراً سميعاً بصيراً.
- الثانية: أن يقال: إذا كان سلب الصفات مثل الحياة والعلم والسمع والبصر يعتبر نقصاً في المخلوق المحدث فلأن يعتبر ذلك نقصاً في المخلوق المحدث فلأن يعتبر ذلك نقصاً في المخلوق المحدث فلان يعتبر ذلك نقصاً في المحدث فلان يعتبر فلان المحدث فلان يعتبر فلان المحدث فلان يعتبر فلان المحدث فلان يعتبر فلان المحدث فلان المحدث
- الثالثة: أن يقال إذا كانت الغفلة عيباً ونقصاً في المخلوق المربوب
   الناقص بذاته فلأن تكون نقصاً في حق الخالق المدبر الغني بذاته أولى.

بقي أن نذكر أمراً مهماً في هذه القاعدة وهو أنه يشترط في الكمال الثابت بقياس الأولى:

١ \_ كُونه كمالاً وجودياً إذ لا كمال في العدم المحض.

٢ ـ كونه ممكن الوجود في خارج الذهن إذ ما ليس كذلك فهو في
 حكم العدم إذ المجردات العقلية لا وجود لها في الخارج.

٣ ـ أن يكون لا نقص فيه بوجه من الوجوه فإن كان فيه نقص لم ينسب إلى رب العالمين كالنوم والأكل فإنه كمال في الإنسان لكنه لا ينسب إلى الله لما يستلزمه من عدم كمال الحياة.

٤ ـ أن يكون غير مستلزم للعدم فإن استلزمه لم يوصف به كالنوم فإنه مستلزم لعدم الحياة اه. من القواعد الكلية للأسماء والصفات للبريكان.

وقال شيخ الإسلام في درء تعارض العقل والنقل (١/ ٣٠):

ومثل هذه الطرق هي التي كان يستعملها السلف والأثمة في مثل هذه المطالب كما استعمل نحوها الإمام أحمد، ومن قبله وبعده من أثمة أهل الإسلام وبمثل ذلك جاء القرآن في تقرير أصول الدين في مسائل التوحيد والصفات والمعاد ونحو ذلك.

وقال شيخ الإسلام في بيان تلبيس الجهمية (٧/ ٥٤٣) ثم احتج الإمام أحمد بحجة أخرى من الأقيسة العقلية قال:

فمن ذلك: قال الإمام أحمد: (وجدنا كل شيء أسفل منه مذموماً يقول الله جل ثناؤه: ﴿إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَكِلِ مِنَ النَّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ وَقَالَ النِّينَ كَالَمْنِينَ فَي الدَّرْكِ الْأَسْفَكِلِ مِنَ النَّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ وَقَالَ النِّينَ كَالَانِينَ كَالُمْنِينَ اللَّهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وهذه الحجة من باب (قياس الأولى) وهو أن السفل مدموم في المخلوق حيث جعل الله أعداءه في أسفل سافلين وذلك مستقر في فطر العباد، حتى إن أتباع المضلين طلبوا أن يجعلوهم تحت أقدامهم ليكونوا من الأسفلين وإذا كان هذا مما ينزه ويقدس عنه المخلوق ويوصف به المدموم المعيب من المخلوق فالرب تعالى أحق أن ينزه ويقدس عن أن يكون في السفل أو يكون موصوفاً بالسفل هو أو شيء منه أو يدخل ذلك في صفاته السفل أو يكون موصوفاً بالسفل هو أو شيء منه أو يدخل ذلك في صفاته بوجه من الوجوه بل هو العلي الأعلى بكل وجه اه. وذكر شيخ الإسلام في كتابه المذكور أمثلة أخرى مهمة على هذه القاعدة وأتى بفوائد تستحق الرحلة إليها إلى أبعد مكان فلتطلب من مكانها.

# ثالثاً: تفسير المكر والكيد والخداع:

سئل الشيخ ابن عثيمين هل يوصف الله بالمكر؟ وهل يسمى به؟ فأجاب: لا يوصف الله تعالى به وصفاً مطلقاً قال الله تعالى: ﴿أَفَأَمِنُوا مَكَرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا الله تعالى: ﴿أَفَأَمِنُوا مَكَرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا الله تعالى: ﴿أَفَأَمِنُوا مَكَرَ اللَّهِ اللَّهِ إِلَّا اللهِ اللهُ تعالى:

ففي هذه الآية دليل على أن لله مكراً والمكر هو التوصل إلى إيقاع الخصم من حيث لا يشعر ومنه جاء في الحديث الذي أخرجه البخاري «الحرب خدعة».

فإن قيل: كيف يوصف الله بالمكر مع أن ظاهره أنه مذموم؟.

قيل: إن المكر في محله محمود يدل على قوة الماكر وأنه غالب على خصمه ولذلك لا يوصف الله به على الإطلاق فلا يجوز أن تقول (إن الله ماكر) وإنما تذكر هذه الصفة في مقام ويكون مدحاً مثل قوله تعالى: ﴿وَيَعْكُرُونَ وَيُعْرُ اللّهُ ﴾ وقوله: ﴿وَمَكُرُوا مَكْرُا مَكْرُا مَكْرُا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَمَثل قوله تعالى: ﴿أَفَا أَمِنُوا مَكْرُ اللّهُ ﴾ ولا تنفى عنه هذه الصفة على سبيل قوله تعالى: ﴿أَفَا مِنُوا مَكْرُ اللّهُ ﴾ ولا تنفى عنه هذه الصفة على سبيل الإطلاق بل إنها في المقام التي تكون مدحاً يوصف بها، وفي المقام التي لا تكون مدحاً لا يوصف بها.

وكذلك لا يسمى الله به فلا يقال: إن من أسماء الله الماكر والمكر من الصفات الفعلية لأنها تتعلق بمشيئة الله سبحانه.

ويقول الشيخ ابن عثيمين في شرح الواسطية (١/ ٢٩٠) فإن قلت: ما هو تعريف المكر والكيد والمحال؟

فإن تعريفه عند أهل العلم: أنه التوصل بالأسباب الخفية إلى الإيقاع بالخصم يعني أن توقع بخصمك بأسباب خفية ما يدري عنها.

هذا هو الكيد وهو في محله صفة كمال وفي غير محله صفة نقص لكنه في غير محله له اسم آخر وهو الخيانة ويذكر أن علي بن أبي طالب وللها لما بارز عمرو بن ود والفائدة من المبارزة أنه إذا غلب الذي منا انكسرت قلوب الآخرين قالوا: هذا صاحبنا الذي اخترناه للمبارزة وهو أشجعنا غلب.

لا شك أن قلوبهم تنكسر وتضعف شوكتهم فلما بارزه عمرو بن ود و خرج صرخ علي: ما خرجت لأبارز رجلين، هنا عمرو بن ود التفت وظن أن هناك واحداً خرج معه فلما التفت ضربه علي رضي على رقبته حتى أطاح برأسه! هذا خداع لكنه جائز ويحمد عليه لأنه في موضعه فإن هذا الرجل ما خرج ليكرم علي بن أبي طالب ويهنئه ولكنه خرج ليقتله فقال علي: أنا عندي ما هو أعظم من قتلك ففعل هذه الفعلة، المهم: أن المكر والكيد والخداع في محله مدح.

الخلاصة: أن نقول: إن المكر والكيد والخداع والمحال من صفات الله الفعلية التي لا يوصف بها على سبيل الإطلاق لأنها تكون مدحاً في حال وذماً في حال.

يوصف بها حين تكون مدحاً ولا يوصف بها إذا لم تكن مدحاً فلا نقول: (الله خير الماكرين) (خير الكائدين) وإنما نقول: (الله ماكر بمن يمكر به خادع لمن يخادعه) والاستهزاء من هذا الباب لا يصح أن نخبر عن الله بأنه مستهزئ على الإطلاق لأن الاستهزاء نوع من اللعب ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَتِ بهُ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينَ ﴿ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ من يستهزئ به يكون كمالاً اه. بتصرف.



#### القاعدة الثانية

# باب الصِّفات أوسع من باب الأسماء

#### (١) قال السعدي في تفسيره (١١٤/٤):

﴿ وَلَوْ أَنَّما فِي الْأَرْضِ مِن شَجْرَةِ أَقَلَدُ وَالْبَحْرُ ﴾ يكتب بها ﴿ يَمُدُو مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَجْمُرٍ ﴾ مداداً يستمد بها، لتكسرت تلك الأقلام ولفني ذلك المداد و ﴿ مَا نَفِدَتْ كَلِئتُ اللّهِ وهذا ليس مبالغة لا حقيقة له بل لما علم تبارك وتعالى أن العقول تتقاصر عن الإحاطة ببعض صفاته وعلم تعالى أن معرفته لعباده أفضل نعمة أنعم بها عليهم، وأجل منقبة حصلوها وهي لا تمكن على وجهها ولكن ما لا يدرك كله، لا يترك كله فنبههم تعالى على بعضها تنبيها تستنير به قلوبهم، وتنشرح له صدورهم ويستدلون بما وصلوا إليه إلى ما لم يصلوا إليه ويقولون كما قال أفضلهم وأعلمهم بربه: الا نحصي ثناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسك وإلا فالأمر أجل من ذلك وأعظم. وهذا التمثيل من باب تقريب المعنى الذي لا يطاق الوصول به إلى الأفهام والأذهان وإلا فالأشجار وإن تضاعفت على ما ذكر أضعافاً كثيرة والبحور لو امتدت بأضعاف مضاعفة فإنه يتصور نفادها وانقضائها لكونها مخلوقة.

وأما كلام الله تعالى، فلا يتصور نفاده بل دلنا الدليل الشرعي والعقلي على أنه لا نفاد له ولا منتهى فكل شيء ينتهي إلا الباري وصفاته: ﴿وَأَنَّ إِلَى رَبِكَ ٱلْمُنْهَىٰ ﴿ وَإِذَا تَصُور الْعَقَلَ حَقِيقَة أُولِيته تعالى وآخريته وأن كل ما فرضه الذهن من الأزمان السابقة مهما تسلسل الفرض والتقدير فهو تعالى قبل ذلك إلى غير نهاية وأنه مهما فرض الذهن والعقل من الأزمان المتأخرة وتسلسل الفرض والتقدير وساعد على ذلك من ساعد بقلبه ولسانه فالله تعالى بعد ذلك إلى غير غاية ولا نهاية والله في جميع الأوقات يحكم =

ومن أمثلة ذلك أن من صفات الله تَعَالَى المَجِيء والإِتبان والأخذ والإِمساك والبَطْسُ<sup>(۱)</sup> إلى غير ذلك من الصفات<sup>(۲)</sup> التي لا تحصى ... كما قال تعالى: ﴿وَبَاءَ رَبُكَ﴾ <sup>(۳)</sup> [الفجر: ۲۲] وقال: ﴿مَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِبَهُمُ اللهُ فِي نَظُرُونَ إِلَا إِنْ يَأْتِبَهُمُ اللهُ فِي نَظُرُونَ إِلَا إِنْ يَأْتِبُهُمُ اللهُ عِنْ الْفَكَادِ﴾ (١٠) [البقرة: ٢١٠] وقال: ﴿وَيُمْتِيكُ السّكَمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلّا بِإِذْنِهِ ﴾ (١٠) وقال: ﴿وُبِيدُ اللهُ عَمال: ﴿ وُبِيدُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

## وقال في ص١١١:

ومن الصفات ما هي قديم الجنس ولكن تحدث في ذاته تعالى آحاده وذلك مثل العلم والإرادة والكلام اهـ.

وقال خالد بن نور في منهج أهل السنة (۲/ ٥١٠):

أهل السنة يثبتون إرادة أزلية ذاتية وإرادات مستقبلية فعلية اهر.

- (٣) الشاهد: إثبات المجيء،
- (١) الساهد: إنبات العجيء.
   (٤) الشاهد: إثبات الإتيان.
  - (٥) الشاهد: إثبات الأخد.
- (٦) الشاهد: إثبات الإمساك!
- (٧) الشاهد: إثبات البطش.

ملاحظة: هذه الصفة لم يذكرها الشيخ علوي السقاف في كتابه الجامع لصفات الله حيث ذكر في المقدمة ص١٢ أنه أحصى جميع الصفات الفعلية، فتكون هذه الصفة مما يستدرك على كتابه،

وقد ذكر هذه الصفة د. مروان القيسي في كتابه معالم التوحيد ص١٦٧.

<sup>=</sup> ويتكلم ويقول ويفعل كيف أراد وإذا أراد لا مانع له من شيء من أقواله وأفعاله فإذا تصور العقل ذلك عرف أن المثل الذي ضربه الله لكلامه ليدرك العباد شيئاً منه وإلا فالأمر أعظم وأجل اه.

<sup>(</sup>١) الصفات التي ذكرها المؤلف صفات فعلية.

<sup>(</sup>٢) ذكر المؤلف في الأمثلة الصفات الفعلية إلا مثالاً واحداً فقد أتى بالصفة الذاتية الفعلية وهي الإرادة في قوله تعالى: ﴿ رُبِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱللسُّرَ ﴾ فأصل صفة الإرادة ذاتية فعلية لكن الآية التي استشهد بها هي الإرادة التي ترادف المحبة فتكون هي صفة فعلية أيضاً.

قال الشيخ خليل بن هراس في كتابه ابن تيمية السلفي ص١٢٦:

فكلامه قديم الجنس حادث الأفراد، وكذلك فعله وإرادته ونحو ذلك اهـ.

بِكُمُ ٱللُّمْدَرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ﴾(١) [البقرة: ١٨٥] وقال النبي ﷺ: "ينزل ربنا إلى السماء الدنيا)(٢).

فَنصِفُ الله تَعَالَى بِهذه الصَّفات على الوجه الوارد ولا نُسَيِّمه بها فلا نقول إن من أسمائه: الجَائي وَالآتي وَالآخِذ والمُمْسك والبَاطش والمُريد والنَّازل، ونحو ذلك وإن كنا نُخبر بذلك عنه ونَصِفُه به (٢٣).



<sup>(</sup>۱) الشاهد إثبات صفة الإرادة وهي الإرادة الشرعية الدينية لأنها مرادفة للمحبة، انظر الروضة الندية شرح الواسطية لزيد بن فياض ص٨٠٠.

 <sup>(</sup>۲) الحديث في الصحيحين كما في الجمع بين الصحيحين للحميدي (٣/ ٧٨)، والجمع بين الصحيحين لأبي حفص الموصلي (١/ ٢٩٠)، وجامع الأصول لابن الأثير (١٣٨/٤).

<sup>(</sup>٣) وقد سبق أن بأب الإخبار أوسع من باب الأسماء فالله لا نسميه بالمريد لكن نخبر عنه أنه يريد وكذا الإخبار عنه بالصانع والقديم.
وانظر مدارج السالكين (٣/ ١٥).

القاعدة

#### القاعدة الثالثة

# صفات الله تنقسم إلى قسمين: ثبوتية وسلبية

فالثبوتية: ما أَثْبته الله تَعَالَى لنفسه في كتابه أو على لسان رَسُوله ﷺ وكلها صفات كمال لا نَقْصَ فيها بوجه من الوجوه كالحياة والعلم والقُدْرة والاستواء على العرش والنُّزول إلى السَّماء الدُّنيا والوجه واليدين ونحو ذلك(١)...

فيجب إِثباتها لله تعالى حقيقة (٢) على الوجه اللائق به، بدليل السَّمع والعقل.

• أما السمع: فمنه قوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ مَامِنُواْ مِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْبِ الَّذِى الَّذِى اللَّهِ وَالْكِنْبِ الَّذِى اللَّهِ وَالْكِنْبِ الَّذِى اللَّهِ وَالْكِنْبِ اللَّهِ وَالْكِنْبِ اللَّهِ وَالْكِنْبِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْمُولُولُولُولُولُولُولُولَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا

<sup>(</sup>١) جمع المؤلف في الأمثلة بين الصفات الذاتية والصفات الفعلية.

<sup>(</sup>٢) أراد المؤلف بكلمة الحقيقة تأكيد إثبات الصفة لله ونفي التأويل الذي يقول به أهل التعطيل ولم يرد بذلك أن حقيقة اليد للجارحة فتكون يد الله فيها لحم وعظم وعصب كما يزعم أهل الباطل بل إن المتكلمين أنفسهم عبروا بهذه الكلمة في الصفات التي أثبتوها كما ذكر الباقلاني في الإنصاف ص٣٦ والجويني في الإرشاد ص٧٩ ولشيخ الإسلام بحث موعب في الفتاوى (٦/ ٢٥١) ومواطن أخرى من كتابه.

أ ـ الإيمان به وهو يتضمن الإيمان بصقاته.

ب ـ الإيمان بكتبه وهو يتضمن الإيمان بكل ما جاء فيه من الصفات.

جــ الإيمان بالرسول ﷺ وهو يتضمن الإيمان بالصفات التي أخبرنا بها.

• وأمّا العقل: فلأن الله تَعَالى أُخبَرَ بها عن نفسه وهو أعلم بها من غيره وأصدق قيلاً وأحسن حديثاً من غيره، فوجب إثباتها له كما أخبر بها من غير تردد، فإنّ التَّردد في الخبر إنّما يتأتّى حين يكون الخبر صادراً ممن يجوز عليه الجهل أو الكذب أو العيّ(١) بحيث لا يفصح بما يريد وكل هذه العيوب الثّلاثة ممتنعة في حق الله عزّ وجلّ فوجب قبول خبره على ما أخبر به.

وهكذا نقول فيما أخبر به النَّبي على عن الله تَعَالَى فإنَّ النَّبي على أعلم النَّاس بربه وأصدقهم خَبَراً وأنصحُهم إرادةً وأفصَحُهم بياناً (٢) فوجب قبول ما أَخْبَرَ به على ما هو عليه.

والصِّفات السلبية: ما نفاها الله سُبْحانه عن نفسه في كتابه أو على لسان رسوله على وكلها صِفَاتُ نَقْصٍ في حقه. كالموت والنَّوم والجهل والنَّسيان والعَجْز والتَّعب.

فيجب نفيها عن الله تَعَالى لما سبق، مع إِثبات ضدها على الوجه الأكمل وذلك لأنَّ ما نفاه الله تَعَالى عن نفسه فالمُرَاد به بيان انتفائه لثبوت كمال ضده لا لمجرد نَفْيه (٣) لأنَّ النفي ليس بكمال إلَّا أن يتضمن ما يدل على الكمال وذلك لأنَّ:

<sup>(</sup>١) بين المؤلف أن التردد في الخبر له ثلاثة أسباب:

أ ـ الجهل كما لو أخبرني أحد يجوز أن يكون جاهلاً فإني أتردد في قبول خبره. ب ـ الكذب.

ج ـ العي بحيث لا يقصح بما يريد، وزاد المؤلف في شرح الواسطية (١٠٢/١) حسن القصد.

وهذه الأربعة منفية عن خبر الله ورسوله ﷺ.

<sup>(</sup>٢) قوله العلم: فضده الجهل.

وقوله الصدق: ضده الكذب.

وقوله أفصح: فضده العي.

أي المنفية مأخوذة من السلب أي النفي وعكسه الإثبات وللإمام ابن القيم تفصيل لذلك سنذكره في الملحق.

<sup>(</sup>٣) ذكر هذه القاعدة شيخ الإسلام في التدمرية ص٥٧.

ـ النفي عدم، والعدم ليس بشيء فضلاً عن أن يكون كمالاً. ـ ولأن النفي قد يكون لعدم قابلية المحل له فلا يكون كمالاً كما لو قلت: «الجدّارُ لا يَظْلِم»<sup>(۱)</sup>.

- وقد يكون للعجر عن القيام به فيكون نَقْصاً (٢) كما في قول الشاعر: 

قُبَيِهُ لا يَخْدُونَ بِلْمَةٍ ولا يَظْلَمُونَ النَّاسَ حَبَّةَ خَرْدَلٍ وقول آخر:

لَكِنَّ قَوْمِي وَإِنْ كَانُوا ذَوِي حَسَبِ لَيسُوا مِنَ الشَّر في شيء وَإِنْ هَانَا (٣) مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْمَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨] فنفى الموت عنه يتضمَّن كمال حياته.

مثال آخر: قوله تعالى: ﴿وَلَا يَظَلِمُ رُبُّكَ أَمَدًا﴾ [الكهف: ٤٩] فنفي الظلم عنه يتضمَّن كمال عدله.

مثال ثالث: قوله تعالى: ﴿وَمَا كَاكَ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن ثَوْمِ فِي السَّمَوَتِ
وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [فاطر: ٤٤] فنفي العجز عنه يتضمن كمال عِلْمه وقدرته ولهذا
قال بعده: ﴿إِنَّهُ كَاكَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾ [فاطر: ٤٤] لأنَّ العجز سَبَهُ إِمَّا
الجهل (٤) بأسباب الإيجاد وإِمَّا قُصُور القدرة عنه، فلكمال علم الله تَعَالَى
وقُدْرته لم يكن ليُعْجِزَهُ شيء في السَّموات ولا في الأرْضِ.

<sup>(</sup>١) فإن هذا ليس مدحاً لأن الجدار لا يقبل الظلم.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك المؤلف في تقريب التدمرية ص٥٢ قال: ان النفي إن لم يتضمن كمالاً لل فقد يكون لنقص الموصوف لعجزه عنه كما لو قيل عن شخص عاجز عن الانتصار لنفسه ممن ظلمه: (إنه لا يجزي السيئة بالسيئة) فإن نفي مجازاته السيئة بمثلها ليس لكمال عفوه ولكن لعجزه عن الانتصار لنفسه حينئذ يكون نفي ذلك عنه نقصاً وذماً لا كمالاً ومدحاً.

وانظر شرح الطحاوية ص ٥٣.

 <sup>(</sup>٣) قد ذكرنا تحقيق هذين البيتين والخلاف فيهما ومحل الشاهد في الملحق.

<sup>(</sup>٤) ذكر المؤلف أن سبب العجز هو:

أ ـ الجهل بأسباب الإيجاد.

ب ـ قصور القدرة عن الإيجاد.

وبهذا المثال: علمنا أن الصِّفة السَّلبية قد تتضمَّن أكثر من كمال(١).

#### ملحق القاعدة الثالثة

ذكرنا أننا سنتكلم في الملحق عن بعض المسائل وهي:

١ \_ الصفات السلبية التي ذكرها ابن القيم.

٢ \_ تحقيق بيتين ذكرهما المؤلف.

## أولاً: الصفات السلبية:

تكلم الإمام ابن القيم في النونية عن أقسامها فقال ص(٢٣٨) من طبعة العمير:

فاسمع إذاً توحيد رسل الله ثم مع هذه الأنواع وانظر أيها توحيدهم نوعان قولي وفعلي فالأول القولي ذو نوعين إحداهما سلب ذا نوعان سلب النقائص والعبوب جميعها سلب لمتصل ومنفصل هما سلب الشريك مع الظهير مع وكذلك سلب الزوج والوالد الذي

اجعله داخل كفة الميزان أولى لدى الميزان بالرجحان كسلا نسوعيه ذو بسرهان أيضاً في كتاب الله موجودان أيضاً في كتاب الله مذكوران عنه هما نوعان معقولان نوعان معموفان أما الشاني الشفيع بدون إذن المالك الديان نسبوا إليه عابدو الصلبان

<sup>(</sup>١) والخلاصة أن النفي ينقسم ثلاثة أقسام:

<sup>1</sup> ـ نفي لا يتضمن نقصاً ولا مدحاً لعدم القابلية.

ب ـ نفي يتضمن نقصاً كما سبق في قول الشاعر.

ج \_ نفي يتضمن كمالاً كنفي الصفات عن الله مع ثبوت كمال ضدها بل قد يكون النفي يتضمن أكثر من كمال.

وانظر أمثلة أخرى لهذه القاعدة في التدمرية لشيخ الإسلام مع شرح فالح آل مهدي ص١٣٤، وتقريب التدمرية للمؤلف ص٥٢.

لنا سوى الرحمان ذى الغفران وصف العيوب وكل ذى نقصان ينفى اقتدار الخالق المنان وعزوب شيء عنه في الأكاون وحسمد الله ذي الإتسقسان لا يستعشون إلى معاد ثنان مسن إلسبه قسبادر ديسبان فما له والنظام لانسان النغيبوب فنظاهر البطلان لا يستريبه قبط من نسيبان وهسو رزاق بسلا حسسبان هــو أول الأنــواع فــى الأوزان التشبيه والتمثيل والنكران إن المشهد عابد الأوثنان إن المعطل عابد البهتان فهو النسيب لمشرك نصراني فهو الكفور وليس ذا إيمان

وكذاك نفى الكفء أيضاً والولى والأول التشزيه للرحمان عن كالموت والإعياء والتعب الذي والنوم والسنة التي هي أصله وكذلك العبث الذي تنفيه حكمته وكذاك ترك الخلق إهمالا سدى كلا ولا أمر ولا نهي عليهم وكذاك ظلم عباده وهو الغني وكذاك غفلته تعالى وهو علام وكذلك النسيان جل إلهنا وكذاك حاجته إلى طعم ورزق هذا وثانى نوعى السلب الذي تنزيه أوصاف الكمال له عن لسنا نشبه وصفه بصفاتنا كلا ولا تخليه من أوصافه من مثل الله العظيم بخلقه أو عطل الرحمان من أوصافه

ويقول الشيخ عبد العزيز السلمان في الأسئلة والأجوبة على الواسطية ص١٣:

## ما ينزه عنه الله ينقسم إلى قسمين متصل ومنفصل:

مثال المتصل كالنوم والإعياء والتعب واللغوب والموت والجهل والظلم والغفلة والنسيان وعن احتياجه إلى طعام ورزق، وضابط هذا القسم ما يناقض ما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله على في كل ما يضاد الصفات الكاملة.

والقسم الثاني: المنفصل وضابطه: تنزيهه عن أن يشاركه أحد من

الخلق في شيء من خصائصه التي لا تكون لغيره، وذلك كالزوجة والشريك والكفؤ والظهير والشفيع بدون إذن الله والولي من الذل، فكل ذلك ينزه عنه الله جل وعلا وتقدس اه.

\* \* \*

# ثانياً: تحقيق البيتين اللذين ذكرهما المؤلف:

#### ١ \_ قول الشاعر:

قبيالة لا يخدرون بذمة ولا يظلمون الناس حبة خردل

الشاعر هو: النجاشي الحارثي وهو قيس بن عمرو بن مالك من بني حارث بن كعب (١)، وقد ولد الشاعر في الجاهلية وموطنه في نجران باليمن (٢).

وكان فيما روي ضعيف الدين وذكر أنه شرب الخمر في رمضان فجلد على مائة جلدة (٣٠).

#### رواية البيت:

البيت روي بوجهين:

الأول: ما ذكره المؤلف وهي التي في الإصابة للحافظ ابن حجر نسخة دار إحياء التراث العربي (٣/ ٥٨٣) وقد ذكر هذه الرواية ابن قتيبة في الشعر والشعراء (١/ ٣٣١)، وابن القيم في الصواعق المرسلة (٣/ ٥٠٦).

والثانى: قبيلته.

أي من غير تصغير.

<sup>(</sup>١) سمط الآلي بمعرفة عبد العزيز الميمني (٢/ ٨٩).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب لبروكلمان القسم الأول ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) خزانة الأدب للبغدادي (٤/ ٧٦) وشرح أبيات مغني اللبيب للبغدادي أيضاً (٥/ ١٩٦) وقد ذكر هذه القصة الحافظ ابن حجر في الإصابة (٦/ ٣٨٧) ط. دار الكتب العلمية والشنقيطي في الدرر اللوامع على همع الهوامع (٥/ ١٥٧).

وكذا في حاشية أمالي ابن الشجري (٢/ ١٦٧). ط. الخانجي.

وهذه موجودة في الإصابة لابن حجر، نسخة دار الكتب العلمية ت اعادل عبد الموجود (٣٨٨/٦) وهي في نسخة العقد الفريد لابن عبد ربه كما سيأتي مع استبدال كلمة (لا يخفرون) بدلاً من لا يغدرون وذكرها المؤلف في تلخيص الحموية ص ٥٤.

ملاحظة: قد يكون في هذه الكلمة تصحيف.

سبب البيت:

تذكر كتب الأدب في سبب البيت أن النجاشي هجا بني العجلان رهط تميم بن مقبل فاستعدوا عليه عمر بن الخطاب وقالوا: يا أمير المؤمنين إنه هجانا، قال: وما قال فيكم ؟ قالوا: قال:

إذا الله عادى أهل لوم ورقة فعادى بني عجلان رهط ابن مقبل قال عمر: هذا رجل دعا فإن كان مظلوماً استجيب له وإن لم يكن مظلوماً لم يستجب له.

قالوا: فإنه قد قال بعد هذا:

قبيلته لا يخفرون بلمة ولا يظلمون الناس حبة خردل قال عمر: ليت آل الخطاب مثل هؤلاء. قالوا: فإنه يقول بعد هذا: ما سمي المجلان إلا لقولهم خذالقعب واحلب أيها العبد واعجل قال عمر: سيد القوم خادمهم فما أرى بهذا بأساً(١).

هكذا ذكر ابن عبد ربه إلّا أن للقصة تكملةً وهي أن عمر على حاكم بعد ذلك حسان بن ثابت في هذه القضية ووقف مع تميم بن مقبل فهدد عمر النجاشي على هذا الهجاء وقال له: إن عدت قطعت لسانك(٢).

وأما الحافظ ابن حجر فقد ذكر في ترجمة تميم بن مقبل بيتاً زائداً وهو:

<sup>(</sup>١) العقد الفريد (٦/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء لابن قتيبة (١/ ٣٣١).

# أولئك أولاد الهجين وأسرة اللئيم ورهبط المعاجب المستللل

فقال عمر: أما هذا فلا أعذرك عليه فحبسه وضربه (١) وبذلك يظهر لنا كذب ما قاله بروكلمان في حق حسان بن ثابت وأنه نفر غلوه في السباب فنهاه عمر عن الهجاء (٢).

#### الشاهد من البيت:

أن النجاشي الشاعر لم يقصد بهذا البيت مدح بني العجلان بل أراد أن يذمهم ويصفهم بالعجز كما ذكر ذلك ابن عبد ربه (٣).

فإن قيل إن عمر بن الخطاب لم يفهم من هذا البيت الهجاء كما نقلناه سابقاً وقال: لا أرى بهذا بأساً فالجواب:

١ عبد ربه الذي اقتصر على القصة في المجلد السادس هو الذي ذكر
 أن هذا البيت يراد به الذم في المجلد الثانى من كتابه ص٣٣٢.

٢ ـ إن عمر في أخذ ذلك على ظاهره ثم تبين له أن هذا الظاهر غير مراد
 كما ذكرنا سابقاً والعبرة بذلك والله أعلم.

#### ٣ \_ وقول الآخر:

لكن قومي وإن كانوا ذوي حسب ليسوا من الشر في شيء وإن هانا

قائل هذا البيت هو: قريط بن أنيق (كلاهما بالتصغير) وذكر البغدادي أن التبريزي قال في شرح الحماسة أنه شاعر إسلامي ثم ذكر البغدادي: أنه تتبع كتب الشعراء وتراجمهم فلم يظفر له بترجمة (٤).

أما أبو تمام فقال إنها لبعض شعراء بلعنبر<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإصابة لابن حجر (١/ ٤٩٦)، ط ـ دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب لبروكلمان (١/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) العقد الفريد (٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) شرح أبيات مغنى اللبيب (١/ ٨٧) وخزانة الأدب (٧/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٥) شرح المرزوقي على الحماسة (١/ ٢٢) والإعلام للزركلي (٥/ ١٩٥).

والبيت ذكره أبو تمام في أول الحماسة(١).

رواية البيت:

روي البيت بوجهين:

الأول: ذوي حسب كما ذكر المؤلف وهي التي في نسخة التبريزي في شرحه على الحماسة (٢).

الثاني: ذوي عددٍ وهي التي في بقية النسخ (٣)، ومشى عليها البغدادي وابن القيم في الصواعق.

الشاهد من البيت:

اختلفوا في مراد الشاعر على قولين:

الأول: أن الشاعر أراد بهذا البيت وصف قومه بالذل والعجز لا الحلم والخشية وهذا هو قول ابن عبد ربه (٤) والأعلم الشنتمري (٥) وأبي القاسم الفارسي (٦) والإمام ابن القيم (٧) وهو مراد الشيخ ابن عثيمين في الكتاب.

الثاني: أن الشاعر وصف قومه بأنهم يؤثرون السلامة والعفو عن الجناة ما أمكن ولو أرادوا الانتقام لقدروا بعددهم وعدتهم ولكن المراقبة والتقوى تدعوهم إلى إيثار الحسنى، وليس قصد الشاعر ذمهم وهذا هو قول المرزوقي في شرح الحماسة (٨) وأقره على ذلك البغدادي وزاد: وكيف يذمهم ووبال الذم راجع إليه (٩)

<sup>(</sup>١) وهو كتابٌ فيه جملةٌ من أشعار العرب جمعها أبو تمامٍ الطائي الشاعر المشهور وتسبته لها من حيث أن كلامه مذكور فيها.

نها من حيب إن فارف المنظور فيها المالية (١٨/١). النظر حاشية الدسوقي على مغنى اللبيب (١٨/١).

١) كذا في حاشية شرح الجماسة للمعري (٧/١).

<sup>(</sup>٣) حاشية شرح الحماسة للمعري (٤٧/١).

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد (٢/ ٣٣٢):

 <sup>(</sup>٥) في شرح حماسة أبي تمام (٣٥٩/١) حيث قال: هذا هزؤ منه لقومه اه.
 (٦) في شرح الحماسة لأبي القاسم الفارسي (٢/ ٧٨) حيث قال: يصفهم بالجبن وبهوانهم اه.

<sup>(</sup>٧) الصواعق المرسلة (٢/٢٥).

<sup>(</sup>۸) شرح المرزوقي على الحماسة (۱/۳).

<sup>(</sup>٩) خزانة الأدب (٧/ ٤٤٢).



#### القاعدة الرابعة

الصُّفات الثُّبوتية صفات مدح وكمال فكلما كَثُرَت وتَنَوَّعت دلالالتها<sup>(١)</sup> ظهر من كمال الموصوف بها ما هو أكثر<sup>(١)</sup>.

ولهذا كانت الصّفات النَّبوتية التي أخبر الله بها عن نفسه أكثر بكثيرٍ من الصّفات السّلبية كما هو معلومٌ.

أما الصُّفات السَّلبية فلم تذكر غالباً (٣) إلا في الأحوال التالية (٤):

(١) سبق معنى الدلالة.

(٢) ولأن تفصيل الصفات الثبوتية أكمل في المدح كأن نقول: زيدٌ جوادٌ كريمٌ شجاعٌ ونحو ذلك.
 ولذكر الصفات الثبوتية فائدتان غير ما ذكر المؤلف هما:

أ - قطع السبيل على أهل التعطيل والتحريف إذ أن جريان النصوص على هذه الحال من تعيين الصفة بلفظها الدال عليها في جميع الموارد أو غالبها لدليل على أن المراد إثباتها والإيمان بها وأن حقيقتها مرادةً له جل شأنه.

ب \_ إبطال التمثيل إذ أن هذا الإطراد بالتعيين دليل على أن وصف الله وتسميته بها حتى وصدقٌ لا يماثله فيه أحدٌ اه. من القواعد الكلية للبريكان.

(٣) وإنما ذكر غالباً لأن القاعدة هي الإثبات المفصل والنفي المجمل أما النفي المفصل فهو طريقة أهل البدع بل لو قيل للملك أنت لست بزبال ولا كناس ولا غدار ولا خائن ولا غبي لعد الناس ذلك نقصاً وعيباً.

فإن قيل أن القرآن قد ذكر النفي المفصل فما الجواب؟ قلنا لهذا: قال المؤلف: أن الصفات السلبية لم تذكر غالباً لأنها ذكرت على خلاف الأصل المطرد ولهذا لابد له من علة إذ كل ما خالف الأصل بطل سببه.

وقد يقال إنه قال: غالباً لأن هناك حالاتٍ أخرى لم يذكرها المؤلف وقد نقلنا بعضها انظر في ذلك الصفدية لشيخ الإسلام (١١٦/١) وشرح التدمرية لفالح آل مهدي ص٣٤ وشرح الطحاوية بترتيب الشيخ خالد فوزي (٤٤٨/١).

(٤) ذكر المؤلف أسباب الصفات السلبية وهي تنقسم قسمين:
 الأول: النفى المجمل وسببه عموم كماله.

الثاني: النفي المفصل وسيذكر له المؤلف سببين،

الثانية: نَفْي ما ادَّعَاه في حقه الكاذبون، كما في قوله تَعَالى: ﴿أَن دَعَوَا لِلرَّحْنِ وَلَدًا ﷺ (أَن يَتَخِذَ وَلَدًا ﷺ) (<sup>(3)</sup> [مريم: ٩٢،٩١].

الثالثة: دفع تَوَهَّم نَقْص من كماله فيما يتعلق بهذا الأمر المعين كما في قوله: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِك ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِك ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِك ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِك ﴿

وقــولــه: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَ السَّمَاوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّارٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبِ ۞ ﴾ (٥) [ق: ٣٨].

<sup>(</sup>۱) هذا هو السبب الأول للصفات المجملة للدلالة على عموم كمال الرب بسلب جميع التقائص والعيوب عنه سبيل العموم والشمول لكل فرد من أفراد ما يضاد الكمال من التقائص وهذا هو الغالب في الصفات السلبية أما النفي المفصل فقليلٌ وسيذكر المؤلف له سبين.

<sup>(</sup>٢) انظر معنى الآية والوجوء التي قيلت فيها في شرح الطحاوية ص٩٧.

 <sup>(</sup>٣) انظر في ذلك شرح سورة الإخلاص لشيخ الإسلام ابن تيمية حققه الدكتور عبد العلي بن
 حامد، بومباي، الهند، وكتاب القول المعتمد في تفسير قل هو الله أحد، لجمال الدين
 الأرميوني ت سنة ٩٥٨م، حققه محمد خير رمضان.

 <sup>(</sup>٤) فهذه الآية ردَّ على الكافرين الملحدين الذين قالوا إن لله ولداً وكذلك قوله تعالى: ﴿مَا الْحَمْدُ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مِن وَلَوْ ﴾ [الـمـؤمنون: ٩١] وقوله تـعـالــى: ﴿لَمْ يَكِلِدُ وَلَـمْ يُولَــدُ ﴾ [الإخلاص: ٣] فيهما الرد على من زعم ذلك.

فائلة: ينبغى لها معنيان:

أ ـ بمعنى المستحب وهذا هو الذي على ألسنة الفقهاء ولا يعني أنه حرام. ب ـ ينبغي بمعنى المستحيل وهو الذي في الكتاب والسنة كالآية التي ذكرها المؤلف وكقوله ﷺ: «إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام».

<sup>(</sup>٥) ووجه دفع التوهم أنه قد يقول الذهن الذي لا يقدر الله حق قدره، هذه السماوات العظيمة والأرضون العظيمة إذا كان خلقها في ستة أيام فسيلحقه التعب فقال: ﴿وَمَا سَسَنَا بِن لَغُوبٍ ﴾ أي من تعب وإعياء، فعليه نقول: إن هذا التفصيل في النفي لئلا يتوهم واهم بأن الله سبحانه وتعالى تعب وأعيى فنفى الله ﷺ ذلك، قاله المؤلف في شرح الواسطية (١١٢/١).

قال قتادة والكلبي: نزلت هذه الآية في يهود المدينة، زعموا أن الله خلق السماوات=

 والأرض في ستة أيام أولها يوم الأحد، وآخرها يوم الجمعة، واستراح في يوم السبت، ولذلك جعلوه يوم راحة، فكذبهم الله في ذلك.

انظر تفسير الماوردي (٥/ ٣٥٦)، وزاد المسير لابن الجوزي (٨/ ٢٢).

فائلة: اختلف المفسرون في قوله تعالى: ﴿يستَّةِ أَيَّارِ﴾ على أقوال:

القول الأول: إنها ستة أيام كأيامنا أي مقدار ستة أيام كأيامنا المتعارفة والمتبادرة إلى الذهن وهذا قول الضحاك وكعب الأحبار وعبد الله بن سلام وذكره البغوي في تفسيره (٢٠٤/٢) والألوسي (٢٠٩/٤) وأبو حيان في تفسيره البحر المحيط (٢٠٩/٤) حيث قال: في مقدار ستة أيام، لبست ستة الأيام أنفسها وقع فيها المخلق وهذا كقوله تعالى: ﴿وَلِمُ رِيْقُهُم نِهَا بُكُرة وَعُرْبُا ﴾ [مريم: ٢٦] والمراد: مقدار البكرة والعشي في الدنيا، لأنه لا ليل في الجنة ولا نهار. وإنما ذهب الذاهب إلى هذا لأنه إنما يمتاز اليوم عن الليلة بطلوع الشمس وغروبها. قبل خلق الشمس والقمر كيف يعقل خلق الأيام؟ والذي أقول: إنه متى أمكن حمل الشيء على ظاهره، أو على قريب من ظاهره كان أولى من حمله على ما لا يشمله العقل، أو على ما يخالف الظاهر جملة وذلك بأن يجعل قوله: ﴿في سِتّةِ أَيّارٍ ﴾ ظرفاً لـ ﴿خَلْق الشَكْرَتِ وَالْأَرْض في فيكون ﴿في سِتّةِ أَيّارٍ ﴾ مدة لخلق الأرض بتربتها وجبالها وشجرها ومكروهها نورها ودوابها وآدم عليه السلام وهذا يطابق الحديث الثابت في الصحيح وتبقى ستة أيام على ظاهرها من العددية ومن كونها أياماً باعتبار امتياز اليوم عن الليلة بطلوع الشمس وغروبها اه.

وانظر تفسير الرازي (١٤/ ٨٢).

القول الثاني: أنها ستة آلاف سنة لأن اليوم كألف سنة وبهذا قال الإمام أحمد بن حنبل ومجاهد كما في تفسير ابن كثير (٣/ ٥٣٨)، والدر المنثور (٣/ ١٦٩) والألوسي (٨/ ١٣٢).

القول الثالث: أنها ستة أوقات أي لحظات ذكره أبو السعود في تفسيره (٢/ ٢٥٥). ملاحظة: ذكر المؤلف سببين للنفي المفصل في صفات الله وهناك سببان آخران:

١ - تهديد الكافرين في مثل قوله تعالى: ﴿وَمَّا اللَّهُ مِنْفِلٍ عَمَّا تَمْمَلُونَ﴾ قاله المؤلف في شرح الواسطية.

٢ - توسيع دائرة الإثبات بإثبات أضدادها من صفات الكمال فنفي السنة والنوم إثبات لكمال حياته وإحاطة علمه وكمال قدرته، ونفي الصاحبة والولد إثبات لصمديته وعظمته. القواعد الكلية للبريكان ص١٥٦٠.

وبهذا يتبين لنا أن الصفات السلبية لها خمسة أسباب واحدة منها للنفي المجمل وأربعة أسباب للنفي المفصل.



# القاعدة الخامسة الصُّفات الثُّوتية

تنقسم إلى قسمين ذاتية (١) وفعلية (٢):

فالذاتية: هي التي لم يَزَل ولا يَزَال مُتَّصفاً بها كالعلم، والقدرة، والسَّمع، والبصر والعِزَّة والحِكْمة، والعلو، والعَظَمَة. ومنها الصفات الخبرية كالوجه والبدين والعينين (٣).

والفعلية (٤): هي التي تتعلق بمشيئته إِنْ شَاء فَعَلها وإِنْ شَاءَ لم يفعلها كالاستواء على العرش والنَّزول إلى السَّماء الدنيا.

#### وتنقسم الصفات الذاتية إلى قسمين:

 أ ـ صفات ذاتية خبرية هي التي تثبت عن طريق الخبر ولو لم يرد النص بها لم يستطع العقل وحده معرفتها لكنه مع ذلك لا ينفيها.

وضابطها أنها التي مسماها لنا أبعاض وأجزاء ويجب الحذر من القول أنها أبعاض لله وأجزاء له. وللدكتور جابر السميري كتاب بعنوان: الصفات الخبرية وهي رسالة ماجستير.

ب ـ صفات ذاتية معنوية وهي ما كان دالاً على معنى أو التي ليست مسماها لنا أبعاض وأجزاء وتسمى بالصفات العقلية لأن العقل دل عليها فلو لم يأت النص لاهتدى العقل إليها. وقيل أن العقل لا يستقل بذلك بل يدل عليه بخلاف الأول فإنها خبرية محضة ولا مجال للعقل فيها.

انظر معالم التوحيد للقيسي، والصفات الإلهية للشيخ محمد بن أمان الجامي كَتَلَّهُ ص٧٠٧. والأمثلة التي ذكرها المؤلف جمع فيها بين الصفات الخبرية والعقلية.

(٤) وتسمى بالصّفات الطارئة والصفّات الاختيارية وتسمى بالأفعال الاختيارية أيضاً يقول الشيخ ابن عثيمين في شرح بلوغ المرام ص١١٥ من المخطوط:

<sup>(</sup>١) الذاتية مكونة من ذات النسبة وهائها.

<sup>(</sup>٢) الفعلية مكونة من فعل وياء النسبة وهائها والفعلي ما نسب إلى الفعل.

 <sup>(</sup>٣) ذكر المؤلف ضابط الصفات الذاتية وتسمى أيضاً بالصفات اللازمة لأنها ملازمة للذات
 لا تنفك عنها.

وأفعال الله هل هي قديمة أو حادثة؟

ج \_ نقول في هذا تفصيل أما من حيث الجنس وأصل الصفة فهي قديمة غير حادثة لأن الله لم يزل ويزال فعالاً.

وأما من حيث النوع أو الواحد فهي حادثة، مثال النوع الاستواء على العرش حادث لأنه كان بعد خلق العرش، النزول إلى السماء الدنيا حادث لأنه بعد خلق السماء الدنيا الآحاد نزول الله كل ليلة إلى السماء الدنيا هذا آحاد كل ليلة يكون له نزول كذلك كل أفعال الله التي لا تحصى وهو دائماً في يخلق ويرزق ويحيي ويميت كل أفعاله هذه حادثة الآحاد بالنسبة لتعلقها بالمخلوق المفعول.

• هل فيه سن ينكر قيام الأفعال الاختيار بالله؟

ج: نعم فيه من يقولون إن الله لا يفعل فعلاً حادثاً لماذا؟ قالوا لأن الفعل الحادث لا يقوم إلا بحادث فلو جوزنا أن يفعل الله أفعالاً حادثة لكان لازم ذلك أن يكون الله حادثاً بعد أن لم يكن ولكن هذا قياس فاصد لمخالفته النص وقياس باطل من أصله لأن هذا التلازم الذي ذكروه ليس بصحيح.

أما الأول: فلأننا لو أخذنا بهذا القياس لزم أن ننكر كل فعل من أفعال الله ومن العجائب أنهم لا ينكرون حدوث المفعول ثم ينكرون حدوث الفعل، لا ينكرون أن زيداً وعمراً حادث بعد أن لم يكن ولكن تعلق الخلق به كان في الأزل وهذا في الحقيقة عندما تتأمله لا يصح إطلاقاً هل يمكن أن يقع فعل ولا يوجد المفعول يعني خلق زيد وعمرو ومتى كان؟ في الأزل الذي لا نهاية له وكيف يخلق من الأزل البعيد ثم لا يوجد في المخلوق إلا في هذا الزمن مثلاً هذا واضح بأنه باطل جداً.

فَالْقُولَ بِأَنَ الْفَعَلِ قَدِيمِ وَالْمُفَعُولُ حَادِثُ ثُمِ الْفَعَلِ أَيْضًا لَيْسَ فَعَلاَ فَي نَفْسَ الله بل يفسرونه بالمفعول هذا كله شيء باطل.

فمذهب أهل السنة والجماعة الذي دل عليه السمع والعقل أن الله فاعل بإرادته يفعل ما يشاء ويختار وأن فعله يكون حادثاً لتعلقه بالمفعول لكن أصل الفعل وأن الله لم يزل ولا يزال فعالاً ولم يأت عليه وقت من الأوقات معطلاً عن الفعل هذا قديم أزلي ١. هـ.

وقد وعدنا فيما سبق أن نبين مراد الطحاوي من قوله: (ولا يحدث له وصف متجدد) ولتوضيح ذلك يقول البريكان في شرحه لمنظمومة الخطابي في العقيدة ص٤٩.

ومن لوازم قدم ذات الباري جل جلاله كون صفاته ملازمة له أولاً وأبداً أسوة بذاته فإذا كانت ذاته دائمة أزلاً وأبداً موجودة أزلاً وأبداً فكذلك الشأن في صفاته سبحانه فلم تستجد له صفة بعد أن لم يكن متصفاً بها سواء كانت هذه الصفات صفات ذاته أو صفات فعله، وعليه فالصفات الفعلية من هذه الجهة تكون راجعة لصفات الذات، دائمة بدوامها إذ هي متعلقة بالمشيئة والإرادة وهو دائم الاتصاف بها فكذلك ما بنى=

عليها من صفات فعله ولا يكدر على ذلك كون الصفات الفعلية حادثة الآحاد لأن متعلق الدوام هو الجنس ، ومتعلق الحدوث الأفراد ومعنى الحدوث كون كل فرد منها له ابتداء وانتهاء وبذا يرتفع الإشكال ويبين الفرق بين صفات الذات وصفات الفعل اه.

#### وتنقسم الصفات الفعلية إلى:

١ صفات فعل خبرية: وهي الصفات التي ثبتت بالدليل النقلي المحض (الكتاب والسنة) والتي لا يمكن الاهتداء إليها ومعرفتها بالعقل لولا ورود النص بها ولو لم يرد بها النص لما استطاع العقل أن يعرف عنها شيئاً لكنه مع ذلك لا ينفيها كالاستواء والنزول والمجيء والعجب والفرح.

٢ - صفات فعل عقلية: وهي الصفات التي يمكن للعقل إدراكها وورد النص بها ولو
 لم يأت النص بها لأدركها العقل كالخلق والإحياء والإماتة والرزق.

ومن ناجية أخرى فإن أفعال الله تعالى تنقسم إلى قسمين:

١ ـ ما كان منها متعلقاً بالذات الإلهية، فهو أفعال لازمة كالتكلم والنزول والاستواء
 إلى السماء والاستواء على العرش ومجيء الله تعالى يوم القيامة.

٢ ـ ما كان منها متعدياً إلى غيره كالخلق والرزق والإحياء والإماتة وأنواع التدبير الأخرى.

(١) عرفنا أن المؤلف قد قسم صفة الفعل إلى ثلاثة أقسام:

١ ـ جنس : وهو يشمل أنواعاً فجنس الفعل أزلى.

٢ ـ نوع: فهو قسمان:

 أ ـ منه ما هو قديم كالكلام والإرادة والخلق فتكون هذه راجعة إلى صفات الذات دائمة بدوامها.

ب ـ منه ما هو حادث كالاستواء والنزول والمجيء فهذه أنواع حادثة انظر شرح الواسطية للمؤلف (١/ ٨٧).

٣ ـ آحاد أو أفراد تكون حادثة أيضاً مثل نزول الله كل ليلة وآحاد الكلام والإرادة والخلق.

#### ملاحظة:

ينبغي التنبيه إلى أن الشيخ عبد العزيز السلمان في الكواشف الجلية ص٤٣٠ قد ذكر أن ا الاستواء والنزول والضحك والمجيء والفرح يقال لها قديمة النوع حادثة الآحاد فكيف نوفق بين هذا القول وبين قول الشيخ ابن عثيمين؟

ليس مراد الشيخ السلمان أن هذه الأفعال قديمة وإنما مراده أن جنس الفعل قديم وهذه حادثة فهو قد جعل النوع جنساً وتقسيم الشيخ ابن عثيمين أفضل إلا أنهما متفقان على أن هذه الأفعال حادثة.

صفة ذاتية؛ لأن الله تَعَالَى لم يزل ولا يزالُ مُتَكَلِّماً، وباعتبار آحاد الكلام صفة فعلية، لأن الكلام يتعلَّق بمشيئته يتكلَّم متى شَاء بما شَاء، كما في قوله تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُم إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُم إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُم إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيكُونُ ﴿ إِن المحكمة وكل صفة تعلقت بمشيئته تَعَالَى فإنَّها تابعة لحكمته؛ وقد تكون الحكمة معلومة لنا، وقد نَعْجَزُ عن إدراكها لكننا نعلم علم اليقين أنَّه سبحانه لا يشاء شيئاً إلَّا وهو موافق للحكمة.

كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿وَمَا نَشَآهُونَ إِلَّا أَن يَشَآهَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞﴾(١) [الإنسان: ٣٠].

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في كلام المؤلف رد على نفاة الحكمة لله كالأشاعرة والفلاسفة.

وقول المؤلف: (كل صفة تعلقت بمشيئته) فيه رد على المعتزلة الذين أثبتوا الحكمة لكنهم قالوا ليست صفة لله وإنما هي مخلوقة والمقصود إحسانه إلى الخلق.

ولشيخ الإسلام بحث استوعب هذه المسألة في جامع الرسائل والمسائل بعنوان: (أقوم ما قبل في القضاء والقدر والحكمة والتعليل) (٢/٣٨٣).

وللدكتور محمد المدخلي رسالة ماجستير في الحكمة والتعليل في أفعال الله فانظر ص١٥ وص١٦ من الكتاب.

وللدكتور محمد مصطفى شلبي رسالة بعنوان: تعليل الأحكام. تكلم عن هذه المسألة ص٩٧.

القاعدة 7

### القاعدة السادسة

يلزم (١) في إثبات الصَّفات التَّخلي عن محذورين عظيمين: (٢) أحدهما: التَّمثيل (٣)، والثاني: التَّكييف.

فأمًّا التمثيل: فهو اعتقاد المُثبت أن ما أثبته من صفات الله تَعَالَى مماثل لصفات المخلوقين (٤) وهذا اعتقاد باطل بدليل السَّمع والعقل.

أَمَّا السَّمع: فمنه قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ أَمُّ ﴾ (٥) [الشورى: ١١].

تنبيه:

أ ـ كلام المؤلف في أن مثبت الصفات يلزم منه أن يتخلى عن التمثيل ليس على إطلاقه بل هو مقيد بما سيأتي في القاعدة السابعة وفي القاعدة الأولى من قواعد الأدلة أن العبرة في ذلك الإثبات هو الكتاب والسنة لأننا لو أخذنا ذلك على الإطلاق احتج علينا المثبت لجميع الصفات ولو لم ترد في الشرع، ولو كانت صفات نقص بنفي المشابهة والتكييف وهذا باطل لأنه سيصف الله بالأعضاء والبكاء والحزن والجوع والعطش وغير ذلك من النقائص ويزعم أنه بلا تشبيه وهذا ما ذكره شيخ الإسلام في التدمرية مع شرح فالح آل مهدى ص ٢٩٠٠.

ب ـ نفي المماثلة لا يعني نفي أصل الاشتراك فالإنسان جسم والحجر جسم إلا أنهما يختلفان، والإنسان موجود والله موجود إلا أن وجود كل منهما يخصه.

(٥) أي ليس يشبهه تعالى ولا يماثله شيء من مخلوقاته لا في ذاته ولا في أسمائه ولا في صفاته ولا في أفعاله، ذكره السعدي في تفسيره (٤١٢/٤).

<sup>(</sup>١) أي يجب ذلك قطعاً وقلْ سبق حكم ذلك في القاعدة السابعة.

 <sup>(</sup>۲) وهنا يرد سؤال وهو: لماذا لم يقل المؤلف أنه يجب التخلي عن التعطيل والتحريف أيضاً؟

الجواب: أن المؤلف قد ذكر أن المثبت للصفة يجب عليه التخلي عن محذورين أما المعطل والمحرف فقد نفي الصفة ولم يثبتها.

<sup>(</sup>٣) سيأتي في كلام المؤلف وجه تعبيره بالتمثيل.

<sup>(</sup>٤) انظر بطلان ذلك في كتاب إتمام المنة بشرح اعتقاد أهل السنة د. إبراهيم البريكان . ص٤٤.

وقوله: ﴿ أَنْمَن يَعْلُقُ كُمَن لَا يَعْلُقُ أَفَلَا تَلَكَّرُونَ ۞ (١) [النحل: ١٧] وقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَمُ كُفُوا وقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَمُ كُفُوا أَحَدُنُا ۞ [الإخلاص:٤] (١).

وأما العقل: فمن وجوه:

الأول: أنَّه قد عُلِمَ بالضَّرورة أَنَّ بَيْنَ الخالق والمخلوق تَبَايُناً في النَّات وهذا يَسْتَلْزِم أن يكون بينهما تَبَايُن في الصِّفات؛ لأنَّ صفة كل موصوف تليق به كما هو ظاهر في صفات المخلوقات المُتَباينة في الذوات فقوة البَعير (٥) مَثَلاً غير قوة الذرة (٢) فإذا ظهر التَّباين بين المخلوقات مع

<sup>(</sup>١) في الآية استفهام إنكاري على الذين يجعلون الله مشابهاً لخلقه وسيأتي في الملحق مزيد من التفصيل في شرح الآية لأهميتها.

<sup>. (</sup>٢) أي هل تعلم لله مشابهاً ومماثلاً من المخلوقين، وهذا استفهام بمعنى النفي المعلوم بالعقل، ذكره السعدي في تفسيره (٣/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٣) يراجع في فهم الآية إلى شراح هذه السورة وقد ذكرناهم سابقاً.

<sup>(</sup>٤) اختلافاً.

<sup>(</sup>٥) سمي بعيراً لأنه يبعر وهو اسم يقع على الذكر والأنثى وهو من الإبل بمنزلة الإنسان من الناس ذكره الدميري في حياة الحيوان الكبرى (١٦٧/١).

<sup>(</sup>٦) الدرة بالضم ضرب من الحب مأخوذ من ذرا على ما في المعاجم إلا ابن دريد في جمهرته (٢/ ٦٩٦) فقد ذكره في (ذرة) انظر اللسان (١٥/ ٤١) وتهذيب الأزهري (١٥/ ٨) أما المدرة بالفتح فجمعها الدر وهي النمل الأحمر الصغير كما في حياة الحيوان للدميري (١/ ٤٥٥) وأتى بفوائد كثيرة.

وقال ابن عباد في المحيط في اللغة (١٠/ ٥٥) الذر: صغار النمل والواحدة ذرة اهـ. وذكر السمين في عمدة الحفاظ (٣٨/٢) أن الذر فيها قولان أحدهما النملة الصغيرة كما ذكرنا واستشهد بما قاله امرؤ القيس:

من القاصرات الطرف لو دب محول من الذر فوق الإتب منها لأشرا والقول الثاني: إنها الهباء وهو مارئي في شعاع الشمس من كوة ونحوها اه. وللجاحظ كلام جميل في الحيوان (٧/٢) عن حياة الذرة.

اشتراكها في الإمكان والحُدُوث (١)، فطُهور التَّباين بينها وبين الخالق أَجُلَى وأَقْوَى (٢).

الثاني: أَنْ يُقَالَ كيف يكون الرَّب الخالق الكامل من جميع الوجوه مُشَابِها في صفاته للمخلوق المَرْبوب النَّاقص المُفْتَقِر إلى من يكمله، وهل اعتقاد ذلك إِلَّا تَنقُص لحق الخالق؟ فإِنَّ تَشْبِيه الكامل بالنَّاقص يجعله نَاقصاً.

الثالث: أنّنا نشاهد في المخلوقات ما يَتَّفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية فَنْشاهد أنَّ للإنسان يَداً ليست كيد الفيل<sup>(1)</sup>، وله قوة ليست كقوة الجمل<sup>(0)</sup>، مع الاتّفاق في الاسم فهذه يَد وهذه يَد وهذه قوة وهذه قُوةٌ وبينهما تَبَايُن في الكيفية والوَصْف فَعُلِمَ بذلك أنَّ الاتّفاق في الاسم لا يلزم منه الاتّفاق في الحقيقة.

والتَّشبيه كالتَّمثيل، وقد يفرق بينهما بأن التَّمثيل التَّسوية في كل

<sup>(</sup>١) الإمكان والحدوث متراذَّفان وهو ما يتصور العقل عدمه وقد سبق.

<sup>(</sup>٢) وجه ذلك أن الخالق واجب الوجود والمخلوق ممكن فظهور التباين بينهما أولى من التباين بين الممكنات.

<sup>(</sup>٣) بل المقارنة بين الكامل والناقص يحط من قدره ويجعله ناقصاً إذا لم يكن على سبيل الإلزام: ألم تر أن السيف ينقص قدره إذا قيل إن السيف أمضى من العصا. أما إذا كان على سبيل الإلزام فإنه لا يدل على النقص كما قال تعالى: ﴿ عَاللَهُ خَبْرُ أَنَّا لَهُ مُثْرِكُ كَ ﴾.

 <sup>(</sup>٤) الفيل معروف، وجمعه أفيال وفيول وفيلة ولا تقل: أفيلة، ذكره الدميري في حياة الحيوان الكبرى (١/٩٩).

<sup>(</sup>٥) الجمل هو الذكر من الإبل وجمعه جمال وأجمال وجمائل وجمالات قال تعالى: 
﴿ كَانَّمُ مِنكُ صُدَّ صُحُ قَال أكثر المفسرين: هي جمع جمال كرجال اه. من حياة الحيوان للدميري (١/ ٢٥٠) وكان الأولى أن يعبر المؤلف بالبعير لأنه يشمل الذكر والأنثى بخلاف الجمل فإنه للذكر وذلك مقابلة مع الفيل الذي ذكره فإنه يشمل الذكر والأنثى إلا إذا كان المؤلف يرى أن الفيل خاص بالذكر والزنربيل للأنثى كما هو قول بعض أهل اللغة فإن ما ذكره مناسب لأنه حينئذ يكون الفيل والجمل للذكر. انظر ربيع الأبرار ونصوص الأخبار للزمخشرى (٤/ ٤٣٢).

الصِّفات والتَّشبيه التَّسُوية في أكثر الصِّفات (١) لكن التَّعبير بنفي التَّمثيل أولى لموافقة القُرآن ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَىٰ اللهُ (٢) [الشورى: ١١].

(۱) التمثيل هو إثبات مثيل للشيء، أي نقول هذا مثل هذا، والتشبيه هو إثبات مشابه للشيء، أي هذا مشابه لهذا.

وهل بينهما فرق؟

قيل: أنه ليس بينهما فرق ولهذا نجد العلماء يعبرون بذلك على أنهما شيء واحد وقيل بل إن هناك فرقاً:

فالتمثيل يقتضي المماثلة وهي المساواة من كل وجه.

التشبيه يقتضى المشابهة وهي المساواة في أكثر الصفات.

والتشبيه الذي ضل فيه الناس على نوعين:

أولاً: تشبيه المخلوق بالمخالق وهو إثبات شيء للمخلوق مما يختص به المخالق من:

أ ـ الأفعال: كفعل من أشرك في الربوبية ممن زعم أن مع الله خالقاً مثاله: غلاة الناطنة الذين يزعمون أن أوليائهم يديرون الكون.

مثال آخر: الوثنية من المجوس الذين يقولون إن للحوادث خالقين فالنور لخلق الخير والظلمة لخلق الشر.

ب \_ والحقوق: كفعل المشركين بأصنامهم حيث زعموا أن لها إلها حقاً في الألوهية فعبدوها مع الله.

ج \_ والصفّات: كفعل الغلاة في مدح النبي ﷺ أو غيره كمدح المتنبى:

فكن كما شئت يا من لا شبيه له. وقول البوصري:

يا أكرم الخلق مالي من ألوذ به سواك عند حدوث الحادث العمم فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم

ثانياً: تشبيه الخالق بالمخلوق:

أي أن يثبت لله في ذاته وصفاته من الخصائص مثل ما يثبت للمخلوق مثل أن يقول: إن يدى الله مثل أيدي المخلوقين، واستواءه مثل استواء المخلوق وهكذا.

وقد قيل: إن أول من عرف بهذا النوع هو هشام ابن الحكم الرافضي أما تشبيه ذات الله بذات المخلوق فلا يعلم أن أحداً قاله.

(٢) سئل الشيخ بن عثيمين: أيهما أولى: التعبير بالممثلة أم التعبير بالمشبهة؟ فأجاب قائلاً: التعبير بالممثلة خير من التعبير بالمشبهة لوجوه ثلاثة:

الوجه الأول: أن نفي التمثيل هو الذي ورد في القرآن الكريم، ولم يرد في القرآن نفي التشبيه، واللفظ الذي هو التعبير القرآني خير من اللفظ الذي هو التعبير الإنساني قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِم شَحْتُ اللهِ ﴾.

الوجه الثاني: أن التشبيه لا يصح نفيه على الإطلاق لأنه ما من شيئين إلا وبينهما قدرد

وأَمَّا التَّكييف<sup>(۱)</sup> فهو أن يعتقد المُثْبِت أَنَّ كيفية صفات الله تَعَالَى كذا وكذا من غير أن يُقَيِّدها بمُمَاثِل<sup>(۲)</sup>، وهذا اعتقاد بَاطِل بدليل السَّمع والعقل:

مشترك اتفقا فيه وإن اختلفا في الحقيقة، فلله وجود، وللإنسان وجود، ولله حياة وللإنسان حياة، وهذا الاشتراك في أصل المعنى \_ الحياة \_ نوع من التشابه، لكن الحقيقة أن صفات الخالق ليست كصفات المخلوق فحياة الخالق ليست كحياة المخلوق.

فحياة المخلوق ناقصة مسبوقة بعدم وملحوقة بفناء، وهي أيضاً ناقصة في حد ذاتها، يوم يكون طيباً، ويوم يكون مريضاً، ويوم يكون متكدراً، ويوم يكون مسروراً، وهي أيضاً حياة ناقصة في جميع الصفات، البصر ناقص، السمع ناقص، العلم ناقص، القوة ناقصة، بخلاف حياة الخالق جل وعلا، فإنها كاملة من كل وجه.

الوجه الثالث: أن بعض أهل التعطيل يسمون المثبتين للصفات مشبهة فإذا قلت: من غير تشبيه، فَهِمَ هؤلاء أن المراد من غير إثبات صفة، ولذلك نقول: إن التعبير بقولنا من غير تمثيل أولى من التعبير بالتشبيه.

(١) التكييف: مشتق من الكيف.

والكيف هو الهيئة والماهية والشكل.

فيكون التكييف هو حكاية كيفية الصفات وشكلها أو هيئتها، كطولها وعرضها وحجمها ونحو ذلك.

انظر شرح منظومة أبي الخطاب للبريكان ص٧٧، وكليات أبي البقاء الكفوي ص٧٥٠. ملاحظة: المنفي في الصفات هو التكييف لا الكيفية لأن كل صفة لها كيفية وقد نص عليها الأشعري في رسالة الثغر ص٧٧ إلا أن الواجب تفويضها.

قال ابن قدامة في الروضة (١/ ٧٢): والكيفية ما يصلح جواباً للسؤال بكيف اهر. وذهب علوي السقاف في مقدمة كتاب ابن الجوزي المسمى بدفع شبه التشبيه بأكف التنزيه ص٧١ إلى أن الكيف منفي عن الرب في أيضاً واستدل بقول الإمام مالك الذي سيأتي وهذا مردود لأن كلام الأثمة في نفي التكييف لا الكيفية.

(٢) هذا هوالفرق بين التمثيل والتكييف.

فالتكييف هو أن يحكى كيفية الشيء سواء كانت:

أ ـ مطلقة: مثل: اشتريت سيارة صفتها كذا وكذا ولكنه لا يذكر مثيلاً لها أما التمثيل فيكون مقيداً بالمماثل:

فيكون التكييف أعم لأن كل ممثل مكيف وليس كل مكيف ممثلاً. انظر تلخيص الحموية للمؤلف ص٥٥.

ب ـ مقيدة بشبيه: أن يَقُول: اشتريت سيارة مثل هذه السيارة.

أما السّمع: فمنه قوله تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا﴾ (١) [طه: ١١٠] وقوله: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا﴾ (١) [طه: ١١٠] وقوله: ﴿وَلَا يَخِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ (١) أَوْلَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ وَلَا نَفْقُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمًا إِنَّ السّمُعلوم أَنَّه لا علم لنا بكيفية صفات ربنا لأنَّه تَعَالَى أخبرنا عنها ولم يخبرنا عن كيفينها فيكون تَكْييفنا قَفُواً لما ليس لنا به عِلْم، وقولاً بما لا يُمْكننا الإحاطة به.

وأَمَّا العقل: فلأن الشَّيء لا تعرف كيفية صفاته إِلَّا بعد العلم بكيفية ذاته أو العلم بنظيره المُسَاوي له أو بالخبر الصَّادق عنه، وكل هذه الطُّرق<sup>(٣)</sup> مُنْتَفية في كيفية صِفاتِ الله ﷺ فوجب بُطْلان تكييفها.

وأيضاً فإننا نقول: أي كيفية تقدرها لصِفات الله تَعَالَى؟

إِنَّ أَي كَيْفِية تُقَدِّرُها في ذِهْنِكَ (٤) فَالله أَغْظُمُ وأَجَلُّ من ذلك!

وأي كيفية تُقَدِّرُها لصِفَات الله تَعَالَى فإِنَّكَ ستكون كاذباً فيها لأَنَّه لا عِلم لك بذلك! وحينئذ يجِبُ الكَفُّ عن التَّكييف تَقْدِيراً بالجَنَان<sup>(٥)</sup> أو تَقْرِيراً باللَّسان أو تَحْرِيراً بالبَنَان.<sup>(٦)</sup>

 <sup>(</sup>١) أي لا يطلعون على شيء من علم ذاته وصفاته إلا بما أطلعهم عليه كما في آية البقرة.
 عمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير، اختصار أحمد شاكر (٢/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) سبق بيان معنى الآية في القاعدة الخامسة من قواعد الأسماء.

<sup>(</sup>٣) أي الطرق لمعرفة كيفية الشيء ثلاثة هي:

أ \_ معرفة ذاته. ب \_ معرفة نظيره المساوي. ج \_ الخبر الصادق عنه.

ليس هذا من باب الجواز الشرعي وإنما من بآب التنزل مع الخصم وهذه طريقة سلكها القرآن وجرى عليها العلماء والشعراء ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدُّ قَاْنَا الْمُهِدِينَ ۚ هَا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>٤) أكد المؤلف أنه يجب الكف عن التكييف تقديراً بالقلب فلا تتوهم ولا تقدر في نفسك.

<sup>(</sup>٥) أي بالكتابة.

<sup>(</sup>٦) أخرج هذا الأثر:

ـ اللالكائي في فشرح أصول اعتقاد أهل السنة؛ (٣٩٨/٢).

\_ والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٢/ ١٥٠ ــ ١٥١) من طريقين مع اختلاف يسير بينهما في الألفاظ وفي كتاب الاعتقاد (ص ٥٦).

ولهذا لما سئل مالك رحمه الله تَعَالَى عن قوله تعالى: ﴿الرَّحْنُ عَلَى الْمَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ حَتَى عَلَاه اللهَ مِرَأْسِهِ حَتَى عَلَاه الرَّحْضَاء (العرق) ثم قال: (الإستواءُ غَيْر مَجْهُولِ والكيف غَيْر مَعْقُول والإيمانُ به واجِبٌ والسُّوال عنه بدْعَة (١).

وروى عن شيخه ربيعة أيضاً: (الإستواءُ غَيْرُ مَجْهُولِ والكَيْفُ غَيْر مَعْقُول). وقد مَشَى أهل العلم بَعْدَهُما على هذا الميزان(٢).

<sup>=</sup> \_ والدارمي في «الرد على الجهمية» ص٣٣.

<sup>-</sup> وأبو إسماعيل الصابوني في اعقيدة السلف، ص١٧ ـ ١٩، من ثلاثة طرق.

ـ وابن عبد البر في «التمهيد» (٧/ ١٥١).

ـ وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٣٥٢ ـ ٣٢٦).

ـ والذهبي في االسير؛ (٨٩/٨ ـ ٩٠ ـ ٩٥).

ـ وذكره في «العلو» ص١٠٧ ـ ١٠٤، المختصر ص١٤١، وحكم عليه بالصحة، وقال: إن هذا ثابت عن الإمام مالك.

<sup>-</sup> وكذا ذكره ابن قدامة في المعة الاعتقادة ص٤، وفي العلوة ص١٧٢ ـ ١٧٣. - والسيوطي في الدر المتثورة (٣/ ٤٧٣).

ـ والبغوي في «شرح السنة» (١/ ١٧١).

<sup>-</sup> وجود إسناده الإمام أبن حجر في «الفتح» (١٣/ ٤٠٧) فقال: وأخرج البيهقي بسند جيد عن عبد الله بن وهب، فذكره،

ـ انظر الفتوى الحموية بتحقيق التويجري ص٣٠٨.

<sup>(</sup>١) ذكر شيخ الإسلام أن إسناد كلهم أئمة ثقات.

ـ وأخرج هذا الأثر اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (٣٩٨/٢).

ـ والبيهقي في «الأسماء والصفات؛ (٢/ ١٥١).

ـ والعجلي في اتاريخ الثقات؛ ص١٥٨، رقم ٤٣١.

ـ ورواه الذهبي في االعلُو؛ ص٩٨ بإسناده إلى سفيان الثوري.

ـ وابن قدامة في االعلوا ص١٦٤.

ـ وقد صحح شيخ الإسلام هذا الأثر، وقال في الفتاوى (٥/ ٣٦٥): «وهذا الجواب ثابت عن ربيعة شيخ مالك؛ ا.ه. وانظر: درء تعارض العقل والنقل (٢/ ٢٦٤)، وكذا حكم عليه الألباني بالصحة، انظر: مختصر العلو ص١٣٢، والفتوى الحموية بتحقيق التويجري ص٢٠٧،

<sup>(</sup>٢) ويستعمل ذلك في جميع الضفات الذاتية والفعلية.

وإذا كان الكيف غير مَعْقُول ولم يَرِد به الشَّرع فقد انتفى عنه الدَّليلان العقلى والشَّرعى فَوَجَبَ الكف عنه.

فالحذر الحذر من التَّكييف أو محاولته فإنَّكَ إِن فَعَلْتَ وَقَعْتَ في مَفَاوز (١) لا تَسْتَطيع الخلاص مِنْها، وإن ألقاه الشَّيطان في قلبك فاعلم أنَّه من نَزَغَاته فالجأ إلى رَبَّك فإنَّهُ مَعَاذُك وافْعَل ما أَمَرَكَ به فإنه طَبِيبُك (٢) قال الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يُنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطُنِ نَزَغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ الشَّمِيعُ الْمَلِيمُ السَّمِيعُ الْمَلِيمُ السَّمِيعُ الْمَلِيمُ السَّمِيعُ السَّمِيمُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيمُ السَّمِيعُ السَّمِيمُ السَّمَ السَّمِيمُ اللَّهُ اللَّهُ السَّمِيمُ السَّمِ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَ

#### ملحق القاعدة السادسة

ذكرنا في الحاشية أننا سنفصل القول في الآية التي استشهد بها المؤلف وهي قوله تعالى: ﴿أَفَنَ يَغْلُقُ كُنَ لَا يَغْلُقُ أَفَلَا تَذَكَرُونَ ﴿ فَهُ اللّهِ تَسْبِيهِ مقلوبِ إِذْ مقتضى الظاهر عكسه لأن الخطاب لعباد الأوثان حيث سموها آلهة تشبيها به تعالى فجعلوا غير الخالق كالخالق فجاءت المخالفة في الخطاب كأنهم لمبالغتهم في عبادتهم ولإسفافهم بالتالي \_ وارتكاس عقولهم صارت عندهم الأصل وصار الخالق الحقيقي هو الفرع فجاء الإنكار على وفق ذلك.

وللتشبيه المقلوب أسرار كثيرة منها هذا السر الذي ألمعناه إليه، ومنها أن ينسى الإنسان أن المشبه به هو المقدم لشدة ولعه بالمشبه فيعكس التشبيه

<sup>(</sup>۱) المفاوز جمع مفازة وسميت بذلك لأنها مهلكة من فوز أي هلك، وقال ثعلب سميت المفازة من فوز الرجل إذا مات أي صار في مفازة بين الدنيا والآخرة. انظر لسان العرب لابن منظور (٣٤٧/١٠). وتهذيب اللغة للأزهري (١٣/ ٢٦٤)، والعين للخليل بن أحمد (٧/ ٣٨٩).

<sup>(</sup>٢) يوصف الله بالطبيب كما في حديث أبي رمثة الذي رواه أبو داود وابن حبان أن النبي على قال: الله الطبيب؛ صححه الألباني في السلسلة برقم (١٥٣٧)، بل ذكر البيهة وابن العربي والقرطبي أنه اسم من أسماء الله.

 <sup>(</sup>٣) والشاهد أن العبد يسأل الله مفتقراً إليه أن يعيده ويعصمه، ذكره السعدي في تفسيره
 (٣) (١٩٩/٤).

كما فعل البحتري في وصف البركة التي بناها المتوكل على الله إذ قال: كأنها حين لجت في تدفقها يد الخليفة لما سال واديها والمعهود أن تشبه يد الخليفة في تدفقها بالكرم بالبركة إذا تدفقت بالماء.

هذا وقد جرى الشعراء على مذهب القلب كثيراً فمنهم من أصاب كما أصاب أبو عبادة البحتري ومنهم من أخطأ وتعسف.

وفي قوله تعالى أيضاً: ﴿أَنَّمَن يَغْلُقُ كَمَن لَا يَغْلُقُ ﴾ تغليب إذ المراد بمن لا يخلق الأصنام وجاء بمن الذي هو للعقلاء ذوي العلم وذلك لأنهم لما عبدوها وسموها آلهة أجروها مجرى أولي العلم فجيء بمن على اعتقادهم ووفق ما هو مركوز في سلائقهم، وأيضاً للمشاكلة بينهما وبين الخالق الحقيقي وهو المعبر عنه بقوله: ﴿أَفْمَن يَغْلُقُ كُمَن لَا يَغْلُقُ ﴾.

قال العز بن عبد السلام: هذه الآية مشكلة لأن قاعدة التشبيه تقتضي أن يقال أفمن لا يخلق كمن لا يخلق ولا يقال أنهم كانوا يعظمون الأصنام أكثر من الله لأنهم لم يقولوا ذلك وإنما قالوا: نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى بخلاف قوله تعالى: ﴿أَنْتَبَّمُلُ ٱلْمُتِّلِينَ كَالْمُرْمِينَ ﴾ وقوله: ﴿أَمْ نَجْمَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْمُرْمِينَ ﴾ وقوله: ﴿أَمْ نَجْمَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْمُجَّالِ ﴾ فإنهم لما كانوا يقولون نحن نسود في الآخرة كما سدنا في الدنيا جاء الجواب على وفق معتقدهم أنهم أعلى والمؤمنون أدنى.

وأجاب شيخ الإسلام زكريا في فتح الرحمن: (بأن الخطاب لعباد الأوثان، وهم بالغوا في عبادتها حتى صارت عندهم أصلاً في العبادة والخالق فرعاً، فجاء الإنكار على وفق ذلك ليفهموا المراد على معتقدهم) اه. من كتاب إعراب القرآن الكريم وبيانه لمحيي الدين الدرويش (٥/ ٢٨٠).



#### القاعدة السابعة

# صفات الله تَعَالَى تَوقيفية لا مجال للعقل فيها

فلا نُثبت لله تَعَالَى من الصفات إلَّا ما ذَلَّ الكتاب والسنة على ثُبُوته؟ قال الإمام أحمد رحمه الله تَعَالَى (١): (لا يُوصَف الله إلَّا بما وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ أَوْ وَصَفَه به رَسُوله، لا يَتَجاوز القُرآن والحديث) انظر القاعدة الخامسة في الأسماء.

# طريق إثبات الصفة:

ولدلالة الكتاب والسُّنة على ثُبوت الصَّفة ثلاثة أَوْجُه:

الأول: التَّصريح بالصَّفة (٢) كالعِزَّة (٣) والقوة (٤) والرَّحمة (٥) والبَطْش (٦) والوجه (٧) والبدين (٨)

الثاني: تَضَمَّن الاسم لها مثل: الغَفُورُ مُتَضَمَّن للمغفرة والسَّميع مُتَضَمِّن للسَّمع ونحو ذلك (انظر القاعدة الثَّالثة في الأَسْماء).

<sup>(</sup>١) نقلها شيخ الإسلام في الفتوى الحموية ص٢٧١.

<sup>(</sup>٢) الصفة: هي المعنى القائم بالله وقد سبق بيان ذلك في ملحق القاعدة الثانية.

 <sup>(</sup>٣) كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمِسْزَةَ لِلَّهِ ﴾ [يونس: ٦٥].

<sup>(</sup>٤) كقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مُو ٱلرَّأِلُّ ذُو ٱلْغُزَّةِ ٱلْسَيْنِ ١٠٥٠ [الذاريات: ٥٨].

<sup>(</sup>٥) كقوله تعالى: ﴿ أَوْلَتِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢١٨].

<sup>(</sup>٦) كقوله تعالى: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ۞﴾ [البروج: ١٢].

 <sup>(</sup>٧) كَفُولُه تَعَالَى: ﴿ وَمَا نُنْفِقُوكَ إِلَّا ٱبْتِيْكَأَةَ وَجَّهِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٧٢].

 <sup>(</sup>A) كقوله تعالى: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ [ص: ٧٥]. والتصريح بالصفة سواء
 في الكتاب أو في السنة.

الثالث: التَّصريح بِفِعْلِ أو وَصفِ<sup>(۱)</sup> ذال عليها، كالاستواء على العرش والنُّزول إلى السَّماء الدنيا، والمجيء للفَضل بين العباد يوم القيامة<sup>(۲)</sup>، والانتقام من المجرمين<sup>(۳)</sup>، الدَّال عليها على الترتيب<sup>(٤)</sup> قوله تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى النبي ﷺ: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا... الحديث<sup>(٥)</sup> وقول الله تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَنَا اللهِ الله الله الله الله الله الله وقوله: ﴿إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾ [السجدة: ٢٢].



<sup>(</sup>١) قيل: إن الصفة والوصف مترادفان وقيل: بينهما تغاير والظاهر أن مراد المؤلف من الوصف هنا هو اسم الفاعل كما في المثال الذي أتى به.

انظر كتاب الوصف المشتق في القرآن د. عبد الله الدايل ص٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) هذه كلها أفعال للرب فالاستواء، والنزول والمجيء صفات فعلية.

 <sup>(</sup>٣) عرفنا أن هناك فرقاً بين الصفة والوصف وأن دلالة الصفة تكون بالتصريح بها وكذلك تثبت الصفة بالتصريح بالوصف كالانتقام فهو صفة فعلية.

<sup>(</sup>٤) يسمى في البلاغة باللف والنشر المرتب، وسماه بعض البديعيين بالطي والنشر وهو ذكر متعدد على الإجمال ثم ذكر ما لكل واحد من غير تعيين ثقة بأن السامع يرده إليه لعلمه بذلك بالقرائن.

انظر التبيان في البيان للطيبي ص٥٠٤ وعلم البديع د. عبد العزيز عتيق ص١٦٧ ومعجم البلاغة للدكتور أحمد مطلوب ص٥٢٥.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريج الحديث .

 <sup>(</sup>٦) وورد من ذَلك قوله تعالى: ﴿وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُنًا ﴿ إِلَاكِهِفَ: ١٨]، وقد ذكر ابن الوزير في إيثار الحق على الخلق ص١٦٠ أنه من الأسماء.

ووَرَد قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّا لَتُوسِعُونَ ﴾ [الذاريات].

وممن ذكر ذلك من الأسماء ابن منده وابن العربي وابن الوزير

ملاحظة: إن جعلنا المنعم والموسع والجاعل أسماء فإثبات الصفة يرجع إلى الوجه الثاني وهو التضمن لكن لما كان المؤلف يرى أن المنتقم ليس اسماً فإنه ذكر أن لله صفة الانتقام من الرجه الثالث والله أعلم.







# الفصل الثالث قواعد في أدلة الأسماء والصفات

## القاعدة الأولى

الأدلة التي تُثْبَتُ بها أَسْماء الله تَعَالى وصفاته هي كتاب الله تعالى وسُنّة رسوله ﷺ (١).

فلا تُثْبت أسماء الله بغيرهما<sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا فما ورد إِثْبَاتُه لله تَعَالَى من ذلك في الكتاب والسُّنة وَجَبَ إِثْبَاته (٣) وما ورد نَفْيه فيهما وَجَبَ نفيه مع إثبات كمال ضده. وما لَمْ يَرِدُ إثباته ولا نفيه فيهما وجب التَّوقف في لفظه (٤)، فلا يُثْبَتُ ولا يُنْفَى لعدم وُرُود الإثبات والنَّفي فيه،

وأَمَّا معناه فيفصل فيه: فإِن أُرِيدَ به حق يَليق بالله تَعَالَى فهو مَقْبول. وإِن أُرِيدَ به معنى لا يَليق بالله ﷺ وَجَبَ رَدُّه.

فَمِمًا ورد إِثباته لله تَعَالَى: كُلُّ صفة دلَّ عليها اسم من أسماء الله تَعَالَى دَلالة مُطَابقة أو تضمّن أو التزام (٥).

ـ ومنه: كل صفة دلَّ عليها فعل من أفعاله: كالاستواء على العرش والنُّزول إلى السَّماء الدُّنيا والمجيء للفصل بين عباده يوم القيامة ونحو ذلك

<sup>(</sup>١) سبق وأن ذكر المؤلف أن أسماء الله وصفاته توقيفية وذكرنا الأدلة على ذلك.

<sup>(</sup>٢) كالقياس والاستحسان العقلي كما سبق، فلا يقاس السخي على الجواد مثلاً وهكذا.

 <sup>(</sup>٣) وإذا لم يثبته يكون آئماً وقد سبق أن إنكار الأسماء من الإلحاد.

<sup>(</sup>٤) وسيأتي أمثلة ذلك في كلام المؤلف.

 <sup>(</sup>a) قد سبق بیان ذلك مفصلاً.

من أفعاله التي لا تحصى أنواعها، فضلا عن أَفْرَادِها(١) ﴿ وَيَفْعُلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآهُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧].

ـ ومنه: الوجه، والعيبَّان، واليدان، ونحوها.

- ومنه: الكلام، والمشيئة، والإرادة، بقِسميها الكوني والشَّرعي، فالكونية بمعنى المشيئة والشَّرعية بمعنى المحيَّة (٢).

ومنه: الرِّضا، والمَاحِبَّة، والغضب، والكراهة، ونحوها<sup>(٣)</sup>.

ومِمًا ورد نَفْيه عن اللهِ سبحانه لانتفائه وثُبوت كمال ضِده: الموت والنوم، والسُّنَة، والعجز، والإعياء، والظلم، والغفلة عن أعمال العياد، وأن يكون له مَثيل أو كُفؤ ونحو ذلك(٤).

• ومما لم يرد إثباته ولا نفيه لفظ (الجهة)(٥)!!! فلو سأل سائل: هل نثبت لله تعالى جهة؟

قلنا له: لفظ الجهة لم يرد في الكتاب والسُّنة إثباتاً ولا نفياً ويُغْني عنه ما ثَبُت فيهما من أن الله تَعَالَى في السماء.

وأما معناه: فإمَّا أَنْ يُرَادَ به جهة سفل(٢)، أو جهة عُلو تحيط بالله، أو جهة علو تحيط بالله، أو جهة علو لا تحيط به.

(١) عرفنا فيما سبق المراد من نوع الفعل ومن إفراد الفعل أو آحاده.

(٢) انظر هذه المسألة في شرح الواسطية لكل من:

ـ الشيخ عبد العزيز الرشيد ص٦٦.

ـ الشيخ ابن عثيمين (١/١٦٩)، وفي الفتاوى أيضاً ص٤٢.

- الشيخ صالح الفوزان ص٣٩...

ـ الشيخ زيد بن فياض ص٧٩.

ـ الشيخ عبد الله بن جبرين (١/ ١٣٢).

٣) أدلة هذه مذكورة في مواضعها في كتب العقائد قاله المؤلف اهـ.
 ٤) أدلة هذه مذكورة في مواضعها من كتب العقائد قاله المؤلف وانظر التدمرية ص٥٥.

(٥) سيأتي تفصيله في الملحق.

(٦) السفار له معنیان:

أ\_أن يكون شيء أسفل من شيء والمراد هنا أن يكون الخالق أسفل من التمخلوق بأن =

فالأول: باطل؛ لمنافاته لعلو الله تعالى الثَّابت بالكتاب والسُّنة والعقل والفطرة والإجماع(١).

تكون السماء أو أي شيء فوقه وهذا مستحيل.

ب ـ السفل يطلق ويراد به مركز الأرض لأن الجسم الكروي ليس له إلا جهتان: علو وهو السطح، وسفل وهو المركز كما بين ذلك شيخ الإسلام في الرسالة العرشية وفي نقض التأسيس رداً على ما توهمه الرازي من أن إثبات العلو لله يلزم أن يكون الرب أسفل من نصف الكرة الثانية من الأرض فبين شيخ الإسلام أن هذا لا يقال، لأن الله محيط بالعالم.

(١) قد ذكرنا في مقدمة الكتاب المؤلفات التي ألفت في العلو وهي كثيرة.
 وسئل الشيخ ابن عثيمين في الفتاوى ص٦٥:

هل السماء الثانية فما فوقها تكون فوقه إذا نزل إلى السماء الدنيا؟

الجواب: لا، ونجزم بهذا لأننا لو قلنا بإمكان ذلك لبطلت صفة العلو، وصفة العلو لازمة لله وهي صفة ذاتية لا تنتفي عن الله ولا يمكن أن يكون شيء فوقه حينئذ يبقى الإنسان منبهتاً كيف ينزل إلى السماء الدنيا ولا تقله ولا تكون السموات الأخرى فوقه هل يمكن هذا؟!.

الجواب: إذا كنت منبهتاً من هذا فإنما تنبهت إذا قست صفات الخالق بصفات المخلوق، صحيح أن المخلوق إذا نزل إلى المصباح صار السطح فوقه وصار سطح المصباح يقله، لكن الخالق لا يمكن أن يقاس بخلقه، فلا تقل: كيف؟ ولم؟

فإذا هذان السؤالان: هل السماء تقله؟

الجواب: لا لأنك إن فرضت هذا لزم أن يكون الله محتاجاً إلى السماء والله تعالى غنى عن كل شيء، وكل شيء محتاج إليه.

والسؤال الثاني: هل تكون السموات فوقه ما عدا السماء الدنيا؟

الجواب: لا لأنك لو فرضت ذلك لزم انتفاء صفة العلو لله مع أن العلو من صفات الله الذاتية التي لا ينفك عنها.

فالسؤال هذا من أصله بدعة، كما قال مالك للذي سأله عن الاستواء كيف استوى؟ قال: (السؤال عنه بدعة) يعني لأنه ما سأل الصحابة عنه، فأنت الآن ابتدعت في دين الله حيث سألت عن أمر ديني ما سأل عنه الصحابة وهم أفضل منك، وأحرص منك على العلم بصفات الله، لكن مع ذلك لو قال: أنا يساورني القلق أخشى أن أعتقد بصفات الله ما لا يجوز، فبينوا لي وأنقذوني، فحينئذ نبين له، لأن الإنسان قد يبتلى بأحد محذورين: إما التمثيل، وإما التعطيل، فإذا جاءنا يسأل ويقول: أنقذوني ما زل هذا يتردد في خاطري، ما يكفيني أن تقولوا: بدعة. كيف أذهب ما في خاطري وقلى نقول نبين لك اه.

والثاني: باطلٌ أيضاً؛ لأن الله تَعَالَى أعظم من أن يُحِيط به شيء من مخلوقاته.

والثالث: حق لأن الله تعالى العليّ فوق خلقه ولا يحيط به شيء من مخلوقاته.

ودليل هذه القاعدة السَّمع والعقل:

فأما السمع: فمنه قوله تعالى: ﴿وَهَلاَ كِنْتُ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ ﴿ (1) ﴿ وَاتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٥].

وقــوكــه تــعــالــى: ﴿ فَعَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱللَّذِي الَّذِي يُؤْمِثُ بِاللَّهِ وَكَلِنَتِهِ، وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهَــتَدُونَ﴾ (٢) [الأعراف: ١٥٨].

وقوله: ﴿ وَمَا ءَانَنَكُمُ ۚ الرَّسُولُ فَخُسَدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنَّهُ فَٱنْفَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

وفوله: ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمَ ﴿ حَفِيظًا ﷺ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمُ ﴿ حَفِيظًا ۞ ﴿ النساء: ٨٠].

وقوله: ﴿ فَإِن لَنَزَعَتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُشُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبَوْمِ اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُشُمُ اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُشُمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُولِلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

وقوله: ﴿ وَأَنِ آحُكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلُ أَللَّهُ وَلَا تَنَّيْعُ أَهْوَآءَهُمْ ﴾ (١) [المائدة: ٤٩].

إلى غير ذلك من النُّصوص الدَّالة على وجوب الإيمان بما جاء في القرآن والسُّنة (٧).

 <sup>(</sup>١) الشاهد من الآية قوله: ﴿ فَالنَّبِعُونَ ﴾ أي فيما يأمر به وينهي

 <sup>(</sup>٢) الشاهد من الآية قوله: ﴿ وَأَشَّهِمُوهُ لَمَلَّكُمْ تَهْمَدُونَ ﴾ .

 <sup>(</sup>٣) الشاهد من الآية قوله: ﴿ فَتُحْمَدُونُ ﴾ وقوله: ﴿ فَأَنْفَهُوا ﴾ .

 <sup>(</sup>٤) الشاهد من الآية قوله: ﴿مَن يُعلِع الرَّسُولَ﴾ أي بتصديق خبره وإثبات ما أثبته لله وقوله:
 ﴿فَمَن تُوَلُّ﴾ أي عن طاعة الله والرسول ﷺ فإنه لا يضر إلا نفسه.

<sup>(</sup>٥) الشاهد من الآية قوله: ﴿ وَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ فأمر برد كل ما تنازع الناس فيه من أصول الدين وفروعه إلى الله والرسول أي إلى كتاب الله وسنة رسوله.

<sup>(</sup>٦) الشاهد من الآية هو أنه إذا حكم فإنه يحكم بالكتاب والسئة.

<sup>(</sup>٧) انظر هذه النصوص في كتاب حجية السنة للدكتور عبد الغني عبد الخالق ص٢٩١ وما بعده.

وكل نَصُّ يَدُلُّ على وُجُوبِ الإيمان بما جاء في القرآن. فهو دَالٌ على وجوب الإيمان بما جاء في القرآن الأمر باتباع وجوب الإيمان بما جاء في السُّنة؛ لأن مما جاء في القرآن الأمر باتباع النبي على والرد إليه يكون إليه نفسه في حياته وإلى سُتته بعد وفاته.

فَأَيْنَ الإِيمانُ بالقُرآن لمن استكبر عن اتباع الرَّسول ﷺ المأمور به في القرآن!!!(١).

وأَيْنَ الإيمانُ بالقُرْآن لمن لم يَرُدّ النّزاع إلى النّبي ﷺ وقد أَمَر الله به في القرآن؟!! (٢٠).

وأَيْنَ الإِيمانُ بالرَّسول الذي أَمَرَ به القرآن لمن لم يَقْبل ماجاء في سُنَّته؟!! (٣).

ولـقـد قـال الله تـعـالـى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ يَبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾ (٤) [النحل: ٨٩].

<sup>(</sup>١) هذا استفهام إنكاري من المؤلف للذين لا يتبعون سنة النبي ﷺ وأنهم بذلك لم يؤمنوا بالقرآن أيضاً لأن القرآن أمر باتباعه.

<sup>(</sup>Y) وهذا استفهام إنكاري من المؤلف وأن من لم يرد التنازع إلى النبي 難 فإنه لم يؤمن بالقرآن.

<sup>(</sup>٣) أي أن القرآن أمر بالإيمان بالرمىول أي اتباعه كما سبق.

وله: ﴿ لِكُنِّ مَنُو﴾ (يحتاج إليه الناس من أمر الشريعة) إما بتبيينه في نفس الكتاب أو بإحالته على السنة لقوله تعالى: ﴿ وَمَا مَائَكُمُ الرَّمُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَبَكُمُ عَنْهُ فَانَهُوا ﴾ [الحشر: ٧] أو بإحالته على الإجماع كما قال تعالى: ﴿ وَمَنَّيْعٌ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُوبِينَ ﴾ [الحشر: ٢] وعلى القياس كما قال تعالى: ﴿ فَأَعَيْرُوا لِيَاتُولِ الْإَبْمَبْرِ ﴾ [الحشر: ٢] والاعتبار النظر والاستدلال اللذان يحصل بهما القياس، فهذه أربعة طرق لا يخرج شيء من أحكام الشريعة عنها، كلها مذكورة في القرآن، فكان تبياناً لكل شيء، فاندفع ما قبل: كيف قال الله تعالى: ﴿ وَرَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ بَيْكَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ ونحن نجد كثيراً من أحكام الشريعة لم يعلم من القرآن نصاً، كعدد ركعات الصلاة ومدة المسح والحيض ومقدار حد الشرب ونصاب السرقة وغير ذلك، ومن ثم اختلف الأئمة في كثير من الأحكام اه. من حاشية الجمل على الجلالين (٤/ ٢٦١).

وانظر تفسير الخازن (٣/ ٩٥)، والوسيط للواحدي (٧٩/٣).

ومن المعلوم أنَّ كثيراً من أمور الشَّريعة العِلْمِية والعَمَلية جاء بيانها بالسُّنة فيكون بيانها بالسُّنة من تِبيان القُرآن(١).

وأما العقل: فنقول إنَّ تفصيل القول(٢٠) فيما يجب أو يمتنع أو يجوز في حق الله تَعَالَى(٣٠) من أمُور الغيب التي لا يمكن إِدْراكها بالعقل فوجب الرَّجوع فيه إلى ماجاء في الكتاب والسُّنَّة.

#### ملحق القاعدة

ذكرنا أننا سنفصل المراد من الجهة وقد لخص الألباني في مختصر العلو للذهبي (ص٧٠) معتقد أهل السنة في ذلك فقال:

والجواب عنها ما قاله ابن تيمية في «التدمرية» ص٤٥: قد يراد بدالجهة» نفس بدالجهة» شيء موجود غير الله، فيكون مخلوقاً كما إذا أريد بدالجهة» نفس

قال الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الطَّلَوْةَ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ ﴾ فهذا يفهم منه وجوب كل من الصلاة والزكاة.

ولكن: ما هي ماهية هذه الصلاة التي أوجبها وما كيفيتها؟ وما وقتها؟ وما عددها؟ وعلى من تجب؟ وكم مرة تجب في العمر؟

وما هي ماهية الزكاة؟ وعلى من تجب؟ وفي أي مال تجب؟ وما مقدارها؟ وما شروط وجوبها؟

وقال تعالى: ﴿وَأَنِيثُوا لَمُنجُ وَالْمُرَرُ لِلَّهِ ۖ فَفَهِمنا : وجوب إتمامها .

ولكن: ما المراد بهما؟ أهو جميع ما كان يفعله العرب في الجاهلية؟ أو شيء آخر؟ فما هو؟ وكم مرة تجب في العمر؟

انظر الرسالة للإمام الشافعي ض ٢٠ وما بعده، وحجية السنة لعبد الغني عبد الخالق ص ٣٢٣.

(٢) قول المؤلف (تفصيل القول) احترازاً من الإجمال فإنه يمكن للعقل أن يدرك أن الله
 كامل الصفات على سبيل الإطلاق.

(٣) الواجب هو الذي لا يمكن عدمه.

والجائز هو الذي يمكن عدمه. مالممتند هم الذي ستحاً محمده

والممتنع هو الذي يستحيل وجوده. وقد سبق بيان ذلك

<sup>(</sup>١) ولنضرب لك أمثلة على ذلك:

العرش أو نفس السماوات، وقد يراد به ما ليس بموجود غير الله تعالى، كما إذا أريد بالجهة ما فوق العالم ومعلوم أنه ليس في النص إثبات لفظ الجهة ولا نفيه، كما فيه إثبات العلو والاستواء والفوقية والعروج إليه ونحو ذلك وقد علم أن ما ثم موجود إلّا الخالق والمخلوق والخالق سبحانه وتعالى مباين للمخلوق ليس في مخلوقاته شيء من ذاته ولا في ذاته شيء من مخلوقاته.

فيقال لمن نفى: أتريد بالجهة أنها شيء موجود مخلوق؟ فالله ليس داخلاً في المخلوقات، أو تريد بالجهة ماوراء العالم فلا ريب أن الله فوق العالم.

وكذلك يقال لمن قال: الله في جهة. أتريد بذلك أن الله فوق العالم، أو تريد به أن الله داخل في شيء من المخلوقات؟ فإن أردت الأول فهو حق وإن أردت الثانى فهو باطل».

ومنه يتبين أن لفظ الجهة غير وارد في الكتاب والسنة وعليه فلا ينبغي إثباتها ولا نفيها لأن في كل من الإثبات والنفي ما تقدم من المحذور ولو لم يكن في إثبات الجهة إلا إفساح المجال للمخالف أن ينسب إلى متبني العلو ما لا يقولون به، لكفى.

وكذلك لا ينبغي نفي الجهة توهماً من أن إثبات العلو لله تعالى يلزم منه إثبات الجهة لأن في ذلك محاذير عديدة منها نفي الأدلة القاطعة على إثبات العلو له تعالى ومنها نفي رؤية المؤمنين لربهم على يوم القيامة فصرح بنفيهاالمعتزلة والشيعة وعلل ابن المطهر الشيعي في «منهاجه» النفي المذكور بقوله: «لأنه ليس في جهة»! وأما الأشاعرة، أو على الأصح متأخروهم الذين أثبتوا الرؤية فتناقضوا حين قالوا: (إنه يرى لا في جهة)! يعنون العلو! قال شيخ الإسلام في «منهاج السنة» (٢/٢٥٢):

(وجمهور الناس من مثبتة الرؤية ونفاتها يقولون: إن قول هؤلاء معلوم الفساد بضرورة العقل، كقولهم في الكلام، ولهذا يذكر أبو عبد الله الرازي

أنه لا يقول بقولهم في مسألة الكلام والرؤية أحد من طوائف المسلمين.

ثم أخذ يرد على النفاة أنه أريد بها أمر وجودي غير الله كان مخلوقاً والله تعالى فوق خلقه لا يحصره ولا يحيط به شيء من المخلوقات فإنه بائن من المخلوقات.

وإن أريد بـ«الجهة» أمر عدمي، وهو ما فوق العالم، فليس هناك إلَّا الله وحده.

وهذا المعنى الأخير هو المراد في كلام المثبتين للعلو والناقلين عن السلف إثبات الجهة لله تعالى، كما في نقل القرطبي عنهم. وقال ابن رشد في «الكشف عن مناهج الأدلة» (ص٦٦):

«القول في الجهة»، وأما هذه الصفة فلم يزل أهل الشريعة من أول الأمر يثبتونها لله سبحانه، حتى نفتها المعتزلة وتبعهم على نفيها متأخروا الأشعرية كأبي المعالي ومن اقتدى بقوله، وظواهر الشرع كلها تقتضي إثبات الجهة ثم ذكر بعض الآيات المعروفة ثم قال: إلى غير ذلك من الآيات التي إن سلط التأويل عليها عاد الشرع كله مؤولاً، وإن قيل فيها إنها من المتشابهات، عاد الشرع كله متشابهاً، لأن الشرائع كلها متفقة على أن الله في السماء، وأن منه تنزل الملائكة بالوحي إلى النبيين...).



#### القاعدة الثانية

الواجب في نصوص القرآن والسنة إجراؤها على ظاهرها(١) دون تحريف(٢) لا سيما نُصوص الصُفات حيث لا مَجَال للرَّأي فيها:

(1) الظاهر لغة: الواضح البين.

واصطلاحاً: مادل بنفسه على معنى راجع مع احتمال غيره مثاله قوله ﷺ: "توضؤا من لحوم الإبل، رواه أحمد وأبو داود فإن الظاهر من المراد بالوضوء غسل الأعضاء الأربعة على الصفة الشرعية دون الوضوء الذي هو النظافة فخرج بقولنا: ما دل بنفسه على معنى المجمل لأنه لا يدل على المعنى بنفسه.

وخرج بقولنا: راجع المؤول لأنه يدل على معنى مرجوح لولا القرينة.

وخرج بقولنا: مع احتمال غيره النص الصريح لأنه لا يحتمل إلا معني واحداً.

العمل بالظاهر:

العمل بالظاهر واجب إلا بدليل يصرفه عن ظاهره لأن هذه طريقة السلف ولأنه أحوط وأبرأ للذمة وأقوى في التعبد والانقياد.

تعريف المؤول:

المؤول لغة: من الأول وهو الرجوع.

واصطلاحاً: ما حمل لفظه على المعنى المرجوح.

فخرج بقولنا: على المعنى المرجوح النص والظاهر.

أما النص فلأنه لا يحتمل إلا معنى واحداً وأما الظاهر فلأنه محمول على المعنى المرجح.

والتأويل قسمان: صحيح مقبول، وفاسد مردود.

أ .. فالصحيح: ما دل عليه دليل صحيح كتأويل قوله تعالى: ﴿وَسَـْئِلِ ٱلْقَرْبَـٰةَ﴾ إلى معنى وأسأل أهل القرية لأن القرية نفسها لا يمكن توجيه السؤال إليها.

ب \_ والفاسد: ما ليس عليه دليل صحيح كتأويل المعطلة قوله تعالى: ﴿الرَّحْنُ عَلَ السَّرَقِ السَّتَوَىٰ ﴿ الرَّحْنُ عَلَ السَّرَقِ السَّتَوَىٰ الله الله والاستقرار من غير تكيف ولا تمثيل اهـ. من كتاب الأصول للمؤلف.

(۲) صرف اللفظ عن ظاهره بلا دليل يسمى تحريفاً.
 انظر شرح الطحاوية بترتيب الشيخ خالد بن فوزي (٥٠٦/١).

ودليل ذلك السَّمع والعقل: أ

أما السمع: فقولُه تَعَالَى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ ١ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ

ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ لِلْسَانِ عَرَبِي مُبِينِ ﴿ الشَّعَرَاء: ١٩٣ ـ ١٩٥].

وقوله: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَنًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ۞﴾ [يوسف: ٢].

وقوله: ﴿ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَقْقِلُونَ ۞ ﴾ [الزخرف: ٣].

وهذا يَدُلُّ على وجوب فهمه على ما يقتضيه ظاهره باللِّسان العربي إلَّا أَنْ يَمْنع منه دَلِيْلٌ شرعي (١٠).

وأَمَّا العقل: فلأن المُتَكِلِّم بهذه النُّصوص أَعْلَمُ بِمُراده من غيره وقد خَاطَبَنا باللِّسان العربي المُبِين فَوَجَبَ قبوله على ظاهره وإلَّا لاختلفت الآراء وتفرَّقت الأُمَّة.

<sup>(</sup>١) هذا هو الشاهد من الآيات وأنه يجب فهمه على ظاهره إلا إذا منع منه دليل شرعي فإنه يترك هذا الظاهر.

مثال ذلك قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأَتَ اللَّمْءَانَ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ﴾ فإن ظاهره متروك لدليل شرعي آخر هو أن النبي ﷺ كان يستعيذ عند الشروع في القراءة.

وانظر الخلاف في هذه المسألة في تفسير الرازي (٢٠/ ٩٢) فقد نقل هذا القول عن الأكثر وأن بعض الأثمة أخذ بظاهر الآية كداود الظاهري وقال إن الاستعاذة تكون بعد القراءة.

وقول المؤلف: (إلا أن يمنع منه دليل شرعي) احترازاً من الأدلة العقلية التي يستند إليها المعطلة في صرف ظواهر القرآن والسنة.

 <sup>(</sup>۲) الشاهد من الآية أن الله ذم واستنكر على اليهود لأنهم حرفوا كلامه من التوراة فجعلوا الحلال حراماً وبالعكس وزادوا ونقصوا فتحريف نصوص الصفات كذلك.
 انظر فتح القدير للشوكاني (۱/ ۱۰۱).

 <sup>(</sup>٣) الشاهد من الآية أن الله ذم اليهود لأنهم كانوا يحرفون الكلم عن مواضعه إما بتغيير اللفظ أو المعنى أو بهما جميعاً وتحريف نصوص الصفات كذلك منهي عنه.
 انظر تفسير السعدى (١/٤٥٣).



#### القاعدة الثالثة

ظواهر نصوص الصَّفات معلومة لنا باعتبار، ومجهولة لنا باعتبار آخر: فباعتبار المعنى (١): هي مَعْلُومة، وباعتبار الكيفية التي هي عليها: مَجْهُولة.

وقد دُلُّ على ذلك السَّمع والعقل.

أَمَّا السَّمع: فمنه قوله تعالى: ﴿ كِنَتُ أَزَلْنَهُ إِلَىٰكَ مُبَرَكُ لِيَنَبَّوْا عَلَيْهِ وَلِلْتَا الْكَبُو وَلِتَذَكَّرَ أُولُواْ الْأَلْبَ ﴾ (٢) [ص: ٢٩].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَمَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَمَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ ﴾ (٣) [الزخرف: ٣]. وقــوكــه تــعــالــى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ اللَّهِكَرَ لِنُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَقَلَهُمْ بَنَفَكَّرُونَ ﴾ (٤) [النحل: ٤٤].

<sup>(</sup>١) أي أصل المعنى لا المعنى الذي يكون في حق المخلوق فهذا غير مراد قطعاً ولهذا يقول شارح الطحاوية ص٧٦ عن الصفات أن أصل معناها معلوم لنا اهـ. وانظر التدمرية ص٨٩٨ فقد ذكر شيخ الإسلام هذه القاعدة وفصل فيها.

<sup>(</sup>٢) قال السعدي في تفسير (٤٨٧/٤):

<sup>﴿</sup> لِيَكَبَّرُونَا عَالَمُونِ ﴾ أي: هذه الحكمة من إنزاله، ليتدبر الناس آياته، فيستخرجوا علمها ويتأملوا أسرارها وحكمها، فإنه بالتدبر فيه والتأمل لمعانيه، وإعادة الفكر فيها مرة بعد مرة، تدرك بركته وخيره وهذا يدل على الحث على تدبر القرآن، وأنه من أفضل الأعمال، وأن القراءة المشتملة على التدبر، أفضل من سرعة التلاوة، التي لا يحصل بها هذا المقصود اه.

إذاً لا يمكن أن أتدبر ما لا أدرك معناه وإنما أتدبر وأعقل إذا كان الكلام معلوماً لدى.

<sup>(</sup>٣) قال السعدي في تفسير (٤٧٧٤):

<sup>﴿</sup>إِنَّا جَمَلَتُهُ قُرُهَانًا عَرَبِيًّا﴾ هذا هو المقسم عليه، أنه جعل بأفصح اللغات وأوضحها وأبينها وهذا من بيانه.

وذكر الحكمة في ذلك: ﴿لَمَلَكُمُ تَسْقِلُونَ﴾ ألفاظه ومعانيه لتيسرها وقربها من الأذهان.

<sup>(</sup>٤) فقوله ﴿لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ﴾ دليل على أن الرسول ﷺ بين القرآن بألفاظه ومعانيه.

والتَّدَبُّر لا يكون إِلَّا فيما يمكن الوصُول إلى فهمه ليتذكر الإِنسان بما فهمه منه.

وكون القرآن عَرَبِياً لِيَعْقِلَه من يَفْهم العربية يَدُلُّ على أن مَعْناه معلوم، وإِلَّا لما كان فَرْقٌ بين أن يكون باللَّغة العربية أو غيرها.

وبيان النبي ﷺ القرآن للناس شامل لبيان لفظه وبيان معناه.

وأمًا العقل: فلأنَّ من المُحَال أن يُنَزِّل الله تَعَالَى كِتَاباً أَوْ يَتَكَلَّم رَسُوله ﷺ بكلام يقصد بهذا الكتاب وهذا الكلام أن يكون هِدَاية للخلق ويبقى في أعظم الأمور وأشدها ضرورة مجهول المعنى بمنزلة الحروف الهجائية (۱) التي لا يُقْهم منها شيء؛ لأنَّ ذلك من السَّفه الذي تَأْباه حِكْمة الله تَعَالَى.

قال السعدي في تفسيره (٣/ ٦٢): ﴿وَأَرْلَنا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ﴾ أي: القرآن الذي فيه ذكر ما يحتاج إليه العباد من أمور دينهم ودنياهم، الظاهرة والباطنة.

<sup>﴿</sup>لِتُبَيِّنُ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ وهذا شامل لتبيين ألفاظه، وتبيين معانيه.

<sup>﴿</sup> وَلَقَلَّهُمْ يَنَفَّكُرُونَ ﴾ فيه، فيستخرجون من كنوزه وعلومه، بحسب استعدادهم، وإقبالهم عليه. ملاحظة: والشاهد من الآيات أنه أمر بتدبر القرآن كله لا بتدبر بعضه.

 <sup>(</sup>١) هي الحروف التي تتركب منها الكلمات وتسمى أيضاً: حروف المعجم وحروف البناء وهي أقسام:

انظر المعجم المفصل في علوم اللغة د. محمد التونجي (١/ ٢٨٢).

وفي كتاب المعجم المفصّل في الأدب (٣٥٨/١) قال:"

الحروف الهجائية: هي الحروف العربية وعددها ثمانية وعشرون حرفاً وإذا اعتبرنا الألف تمثل علامتين: هما الهمزة والألف اللينة صار العدد تسعة وعشرين، ويدعوهم بعضهم «حروف المعجم»، وآخرون «الأبجدية» وفئة «حروف الألف باء» فالأول يرفضه ابن جني لأن المعجم مصدر، ولكن هنا جاء على صيغة اسم المفعول فيصبح المعنى: الحروف الغامضة، من الفعل الرباعي «أعجم» أي أزال الغموض والثاني «الأبجدية» لا تطلق إلا على الترتيب الجملي المعروف حسابياً والمأخوذ عن بعض اللغات السامية وهو أ، ب، ج، د، ... والثالث «الألف باء» وهو المقصود اليوم وفي المعاجم بحسب تسلسلها: أ، ب، ت، ث، ث. . . . . . . . الى الياء.

أما كلمة «الهجاء» فهي تقطيع اللفظة بحروفها مع حركاتها ويقال: هجوت الحروف هجواً أو هجاءً وهجوتها تهجية وتهجيتها تهجيةً ولهذا قالوا: حروف التهجي أو التهجية.

وقد قال الله تَعَالَى عن كتابه: ﴿ كِنَابُ أُخِكَتُ مَانِئُكُمْ ثُمَّ نُصِّلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيرٍ خَبِيرٍ ﴾ (١) [هود: ١].

هذه دلالة السَّمع والعَقْل على عِلْمِنَا بمعاني نُصوص الصُّفات.

وأمًّا دِلالتهما على جَهْلِنا لها باعتبار الكيفية، فقد سبقت في (القاعدة السادسة من قواعد الصِّفات).

وبهذا عُلِمَ بطلان مذهب المُفوِّضَة (٢) الذين يُفَوضون علم مَعَاني نُصُوص الصَّفات ويدَّعون أنَّ هذا مذهب السَّلف. والسَّلف بريثون من هذا المَذْهب!! وقد تواترت الأقوال عنهم بإثبات المعاني لهذه النُّصوص إجمالاً أحياناً (٢)، وتفويضهم الكيفية إلى علم الله عَلَى.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه المعروف بـ(العقل والنقل)

 <sup>(</sup>١) يقول تعالى: هذا ﴿كِنْبُ﴾ أي عظيم، ونزل كريم.
 ﴿أَتِّكَتْ مَايَنَهُ﴾ أي: أتقنت وأحسنت، صادقة أخبارها، عادلة أوامرها ونواهيها، فصيحة ألفاظه بهية معانيه.

<sup>﴿</sup>ثُمَّ نُصِّلَتُ﴾ أي: ميزت: وبينت بياناً في أعلى أنواع البيان

<sup>﴿</sup> نَبِيرٍ ﴾ مطلع على الظواهر والبواطن فإذا كان إحكامه وتفصيله من عند الله الحكيم الخبير فلا تسأل بعد هذا عن عظمته وجلالته واشتماله على كمال الحكمة وسعة الرحمة.

 <sup>(</sup>٢) عرف المؤلف المراد من التفويض وأنهم الذين يفوضون علم معاني نصوص الصفات وأصل التفويض في اللغة مأخوذ من قولهم: فوض إليه الأمر أي رده إليه.

<sup>(</sup>٣) من ذلك ما قاله الإمام الأصبهاني قوام السنة في كتابه الحجة في بيان المحجة (١/ ٩١): (إن الأخبار في صفات الله هذ جاءت متواترة عن السببي هذا موافقة لكتاب الله هذ، فنقلها الخلف عن السلف قرناً بعد قرن من لدن الصحابة والتابعين إلى عصرنا هذا على سبيل إثبات الصفات لله والمعرفة والإيمان به، والتسليم لما أخبر الله به في تنزيله وبينه الرسول عن كتابه مع اجتناب التأويل) اه.

<sup>(</sup>٤) وهو كثير ومن ذلك ما سبق عن الإمام مالك وشيخه ربيعة وقد نقل الإمام اللالكائي جملة منها في كتابه أصول الاعتقاد (٣٩٧/٣).

ص(١١٦) ج(١) المطبوع على هامش (منهاج السَّنة): (وأما التَّفويض فمن المعلوم أنَّ الله أَمَرَنا بِتَدَبَّر القرآن وحَضَّنا على عَقْله وفَهْمِهِ فكيف يجوز مع ذلك أن يراد منا الإعراض عن فِهْمِه ومَعْرفته وَعقْله)... ؟(١)

إلى أن قال ص(١١٨): (وحينئذ فَيَكُونُ ما وَصَفَ الله به نفسه في القرآن أو كثير مما وَصَفَ الله به نفسه لا يعلم الأنبياء مَعْناه بل يقولون كلاماً لا يعقلون معناه)(٢).

قال: (ومعلوم أنَّ هذا قَدْحٌ في القرآن والأنبياء إذ كان الله أنزل القرآن وأخبر أنَّه جعله هُدى وَبَيَانًا للنَّاس وأمر الرَّسول أنْ يُبلغ البَلاغ المُبين وان يُبيِّن للنَّاس ما نُزِّل إليهم وأمر بِتَدبَّر القرآن وعَقْله ومع هذا فأشرف ما فيه وهو ما أخبر به الرَّب عن صفاته. . لا يعلم أحد مَعْناه فلا يعقل ولا يتدبّر ولا يكون الرَّسول بين للنَّاس ما نُزِّل إليهم ولا بَلَّغ البلاغ المُبين، وعلى هذا التقدير فيقول كل مُلْحِد ومُبتَدِع: الحق في نفس الأمر ما علمته برأيي وعَقْلي وليس في النَّصوص ما يُنَاقِضُ ذلك، لأنَّ تلك النَّصوص مشكلة مُتَشَابهة ولا يعلم أحد مَعْناها وما لا يعلم أحد مَعْناه لا يجوز أن يُستَدَلُّ به، فيبقى هذا الكلام سَداً لباب الهُدى والبَيَان من جهة الأنبياء وفَتْحاً لباب من يُعَارضهم الكلام سَداً لباب الهُدى والبَيَان في طريقنا لا في طريق الأنبياء؛ لأننا نحن نعلم ويقول: إنَّ الهدى والبَيَان في طريقنا لا في طريق الأنبياء؛ لأننا نحن نعلم ما نقول ونُبَيِّنُه بالأدلة العَقْلية والأنبِياء لم يَعْلَموا ما يَقُولُون فَضلاً عن أن ما نقول ونُبَيِّنُ أن قول أهل التفويض الذين يزعمون أنهم مُتَبعون للسَّنة والسَّلف من شرِّ أقوال أهل البدع والإلحاد) اهد. (٢) كلام الشيخ.

وهو كلامٌ سَدِيدٌ من ذي رَأْي رَشِيد وما عليه مَزيد رحمه الله تَعَالَى رَحْمَةً واسِعَةً وجمعنا به في جنَّات النَّعيم.

 <sup>(</sup>۱) انظر درء تعارض العقل والنقل المطبوع في جامعة الإمام بتحقيق د. محمد رشاد و
 (۱) في طبعة دار الكتب العلمية بتحقيق محمد بيضون (١١٦/١).

<sup>(</sup>٢) درء التعارض (٢٠٤/١) ط. جامعة الإمام، و(١/ ١٨٨) ط. دار الكتب العلمية.

٣) درء التعارض (١/ ٢٠٤، ٢٠٥) ط جامعة الإمام، و(١١٨/١) ط. دار الكتب العلمية.



#### القاعدة الرابعة

ظاهر النُّصوص ما يَتَبَادَرُ منها إلى الذِّهن من المعاني (١) وهو يختلف بحسب السِّياق وما يُضاف إليه الكلام:

(۱) انظر التدمرية لشيخ الإسلام ص٦٩، وتقريب التدمرية للشيخ ابن عثيمين ص٦١ حيث يقول: فإن قال قائل: في نصوص الصفات لا يجوز إجراؤها على ظاهرها لأن ظاهرها غير مراد.

فجوابه أن يقال: ماذا تريد بالظاهر؟ أتريد ما يظهر من النصوص من المعاني اللائقة بالله من غير تمثيل فهذا الظاهر مراد لله ورسوله قطعاً وواجب على العباد قبوله، والإيمان به شرعاً لأنه حق. أم تريد بالظاهر ما فهمته من التمثيل، فهذا غير مراد لكنه ليس ظاهر نصوص الكتاب والسنة لأن هذا الظاهر الذي فهمته كفر وباطل بالنص والإجماع ولا يمكن أن يكون ظاهر كلام الله ورسوله كفراً وباطلاً ولا يرتضي ذلك أحد من المسلمين.

فتبين بذلك أن من قال: إن ظاهر نصوص الصفات فقد أخطأ على كل تقدير لأنه إن فهم من ظاهرها معنى فاسداً وهو التمثيل فقد أخطأ في فهمه وأصاب في قوله: (غير مراد) وإن فهم من ظاهرها معنى صحيحاً وهو المعنى اللائق بالله فقد أصاب في فهمه وأخطأ في قوله (غير مراد) فهو إن أصاب في معنى ظاهرها أخطأ في نفي كونه مراداً، وإن أخطأ في معنى ظاهرها أصاب في نفي كونه مراداً فيكون قوله خطأ على كل تقدير. والصواب الذي لا خطأ فيه أن ظاهرها مراد وأنه ليس إلا معنى يليق بالله اه. وذكر شارح الطحاوية احترازاً مهماً، وهو أن إثبات السلف للظاهر معناه التمثيل والتكيف وذلك لأن لفظ (الظاهر) يستخدمه المتكلمون في المعنى الفاصد أي ظاهر ما في المخلوقين وهذا ليس بمقصد الأثمة ثم هذا ليس هو الظاهر من النصوص ولا يفهم منها ذلك إلا جاهل أو معاند وأما السلف فالظاهر عندهم هو ما سبق إلى العقل السليم منه لمن يفهم بتلك اللغة.

وهذه المسألة مرتبطة بمسألة المجاز في اللغة وقد سبق الكلام فيه.

ومسألة المجاز: من المسائل التي احتج بها النفاة المعطلة على نفي صفات الله تعالى والحق في هذه المسالة: أن كل لفظ فهو حقيقة فيما استعمل فيه بقرينته وقد لزم ذلك القائلين بنفى المجاز ممن قال: إن العام المخصوص حقيقة وأكثرهم يثبت ذلك وليس

فالكلمة الواحدة يكون لها مَعْنى في سياق ومعنى آخر في سياق. وتركيب الكلام يُفِيد مَعْنى على وجه وَمعنى آخر على وجه (القرية) مَثَلاً يُرَادُ به القَوْم تَارة وَمَسَاكن القوم تارةً أُخْرَى.

فَمَنَ الْأَوَّلُ<sup>(٢)</sup> قُولُهُ تَعَالَى: ﴿وَإِن مِّن قَرْبَةٍ إِلَّا نَحَنُ مُهْلِكُوهَا قَبَلَ يَوْمِ ٱلْقِيَكُمَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا﴾ [الإسراء: ٥٨].

لأحدهم دليل في إثبات المجاز وليس لهم إسناد صحيح لواضع اللغة أن كذا وضع بكذا فلو فرضنا أن أسداً مفترساً وضع له في حديقة الحيوانات منبر فصعد عليه (كما يكون فيما يسمى بالسرك) فهل يصبح عند أهل المجاز أن يعبر عن هذه الصورة برايت أسداً على المنبر) أو يحتاج الأمر إلى قرينة تدل على أن المراد الحيوان المفترس لكثرة استعماله في الرجل الشجاع.

ومثال آخر: وهو لفظ السيارة: الدالة على من يسير كما قال تعالى: ﴿مَتَنَمَا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةُ﴾ [المائدة: ٩٦] وقوله: ﴿وَجَآدَتُ سَيَّارَةٌ فَآرَسُلُوا وَارِدَهُمْ﴾ [يوسف: ١٩] وهذا الاسم شائع الآن على السيارة المركبة المعهودة فقولهم: (الحقيقة ما لا يحتاج إلى قرينة) ليس صحيحاً على إطلاقه بل كل من الألفاظ إنما تعرف من خلال التركيب ولذا فإن أهل اللغة إنما تقلوا التراكيب ولم ينقلوا المفردات كما هو معروف في المعاجم وهذا بين والله أعلم.

وانظر في كسر طاغوت المجاز: الصواعق المرسلة (أول الجزء الثاني من المختصر ص٣ وما بعدها). وانظر في رد ما ادعوا فيه المجاز من صفات (المجيء - الإتيان - الرحمة - الاستواء): مختصر الصواعق (١٠٦/٢ وما بعدها) اها من تقريب الطحاوية للشيخ خالد فوزى (١/١٠٥).

(١) حاصل كلام المؤلف أن الظاهر يختلف بحسب عدة أمور: أ ـ السياق.

ب ـ الإضافة.

ت \_ التركيب.

وسيأتي المؤلف بأمثلة على ذلك.

(٢) أي يراد بهذه الآية القوم لأن الذي يعذب هو الساكن في القرية لا القرية نفسها. ولهذا جاء في تفسير الجلالين ص٣٧٣ أن المراد من القرية هنا أهلها. وقال الجمل في حاشيته (٤/ ٣٥٤).

وأما ما ورد في تفسير أبن عطية (٩/ ١٢١)، والتعالبي (٢/ ٢٦٧) أن المراد بذلك أنه ليس مدينة من المدن فلا يعني أنهم يريدون بالقرية المساكن بدليل كلام ابن عطية بعد ذلك أن الضمير يعود على أهل القرية فهذا هو المتبادر للذهن.

والشاهد أن الكلمة الواحدة لها معنى في سياق ومعنى آخر في سياق آخر.

ومن النَّاني قوله تَعَالَى عن الملائكة ضيف إبراهيم: ﴿إِنَّا مُهْلِكُوَّا أَهْلِ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ﴾ [العنكبوت: ٣١].

وتقول: صنعت هذا بيدي، فلا تكون اليد كاليد في قوله تَعَالَى: ﴿لِمَا خُلَقْتُ بِيدَيُّ﴾ [ص: ٧٥] لأن اليد في المثال أُضِيفت إلى المَخْلوق فتكون مُناسبة له (١) وفي الآية أضيفت إلى الخَالِق فتكون لائِقة به (١) فلا أحدٌ سَليم الفطرة صَرِيح العقل (٣) يَعْتَقِد أن يد الخالق كيد المخلوق أو بالعكس.

وتقُول: ما عندك إِلَّا زَيْدٌ (١٤)، وما زيد إِلَّا عندك فتفيد الجملة الثانية (٥٠).

مَعْنى غير ما تفيده الأولى مع اتّحاد الكلمات لكن اختلف التّركيب فتغيّر المَعْنى به. إذا تقرّر هذا: فظاهر نُصُوص الصّفات ما يَتَبَادَرُ منها إلى الدّهن من المعانى.

وقد انقسم الناس فيه إلى ثلاثة أقسام<sup>(٦)</sup>:

<sup>(</sup>١) لأن الإضافة خصصت اليد بالجارحة المناسبة للمخلوق.

<sup>(</sup>٢) ولا يشارك المخلوق في خصائص هذه اليد.

 <sup>(</sup>٣) العقل الصريح هو الذي خلا من الشبهات التي أتى بها علماء الكلام وخلا من الشهوات كما في تلخيص الحموية للمؤلف ص٩٦٠.

<sup>(</sup>٤) الجملة الأولى أفادت قصر الصفة على الموصوف ويكون المعنى أنه لا يوجد عندك إلا زيد ولا يوجد شخص آخر عندك أي قصر الصفة التي هي العندية على الموصوف الذي هو زيد.

<sup>(</sup>a) أفادت قصر الموصوف على الصفة فقصرنا زيداً وهو الموصوف على الصفة وهي العندية أي أن زيداً لا يوجد في غير هذا المكأن لكن قد يوجد شخص آخر معك. س: ما هو الضابط في قصر الصفة على الموصوف وقصر الموصوف على الصفة؟ ج: مدخول (ما) النافية هو المقصور، والذي يأتي بعد (إلا) هو المقصور عليه. تطبق: مازيد إلا عندك.

دخل على زيد (ما) النافية. إذاً هو مقصور، وإلا عندك مقصور عليه.

ما عندك إلا زيد.

دخلت (ما) على عند إذاً هو مقصور .

انظر معجم المصطلحات البلاغية د. أحمد مطلوب ص٢١٨.

٠ (٦) انظر الحموية ص٥٣٩٠

القسم الأول: من جعلوا الظَّاهر المُتَبَادَر منها معنى حقًا يَلِيقُ بالله عَلَى وأبقوا دِلَالتها على ذلك (١) وهؤلاء هم السَّلف الَّذين اجتمعوا على ما كان عليه النَّبي ﷺ وأصْحَابه والَّذين لا يَصْدق لَقَبُ أَهل السَّنة والجماعة إِلَّا عليهم.

وقد أَجْمَعُوا على ذلك: كما نقله ابن عبد البر فقال: (أَهْلُ السَّنة مُجْمِعُون على الإِقرار بالصِّفات الوَارِدة كلها في القرآن والسَّنة والإِيمان بها وحَمْلِها على الحقيقة لا على المجاز إلَّا أنهم لا يُكَيِّفُون شَيْئاً من ذَلك ولا يجدون فيه صفة مَحْصُورة) اهر (٢).

<sup>(</sup>١) أي على ذلك الذي يتبادر إلى الذهن.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن عبد البر في التمهيد في (٧/ ١٤٥) وقال بعد ذلك: وأما أهل البدع والجهمية والمعتزلة كلها والخوارج فكلهم ينكرها ولا يحمل شيئاً منها على الحقيقة ويزعمون أن من أقربها مشبه وهم عند من أثبتها نافون للمعبود والحق فيما قاله القائلون بما نطق به كتاب الله وسنة رسوله وهم أئمة الجماعة والحمد لله اه.

وقوله: (ولا يجدون فيه صفة محصورة) أي لا يجعلون لصفاته نهاية وغاية بخلاف صفات البشر فإنها محدودة فلو وصف فلان بالعلم والكرم لكان لتلك الصفة غاية ونهاية بل قد يكون غيره أعلم وأكرم.

وفي كتاب موقف ابن حزم من الأشعرية للدمشقية ص٦٦ نقد تحديدهم لقدرة الله وقالت الأشعرية كلها: إن الله لا يقدر على ظلم أحد البتة ولا يقدر على الكذب ولا على قول إن (المسيح ابن الله) حتى يقول قبل ذلك: ﴿وَقَالَتِ النَّهَرَىٰ﴾ وأنه لا يقدر على أن يقول: ﴿وَقَالَتِ النَّهُودُ ﴾ وأنه لا يقدر على أن يقول: ﴿وَقَالَتِ النَّهُودُ ﴾ وأنه لا يقدر على أن يتخذ ولداً وأنه لا يقدر البتة على إظهار معجزة على يدي كذاب يدعي النبوة فإن ادعى الألوهية كان الله تعالى قادراً على إظهار المعجزات على يديه.

وأنه تعالى لا يقدر على إحالة الأمور عن حقائقها ولا على قلب الأجناس عن ماهيتها وأنه تعالى لا يقدر على أن يقسم الجزء الذي لا يتجزأ ولا على أن يدعو أحداً إلى غير التوحيد.

هذا نص كلامهم وحقيقة معتقدهم فجعلوه تعالى عاجزاً متناهي القوة محدود القدرة يقدر مرة ولا يقدر أخرى ويقدر على شيء ولا يقدر على آخر:

وهذه صفة نقص وهم مع هذا يقولون: إن الساحر يقدر على قلب الأعيان وأن يمسخ إنساناً ويجعله حماراً على الحقيقة وعلى المشي في الهواء وعلى الماء: فكان الساحر عندهم أقوى من الله تعالى.

وقال القاضي أبو يعلي في كتاب إبطال التأويل: (لا يَجُوزُ ردُّ هذه الأخبار ولا التَّشَاغُل بِتَأْوِيلها والواجب حَمْلهَا على ظَاهِرها وأنَّها صفات الله لا تُشْبه صِفَاتَ سائر المَوْصُوفين بها من الخلق ولا يعتقد التَّشبيه فيها لَكن عَلَى ما روي عن الإمام أحمد وَسَائِر الأئمة)(١) اهر. نَقَلَ ذلك عن ابن عبد البر والقاضي وشَيْخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص (٨٧ - ٨٨) ج(٥) من مجموع الفتّاوى لابن القاسم.

وهذا هو المذهب الصحيح والطريق القويم الحكيم وذلك لوجهين:

الأول: أنَّه تطبيق تام لما دلَّ عليه الكِتَابُ والسَّنة من وجوب الأخذ بما جاء فيهما من أسماء الله وصفاته، كما يُعْلم ذلك من تَتبعه بِعِلْم وَإِنْصَاف.

الثاني: أَنْ يُقَالَ إِنَّ الحق إِمَّا أَن يكون فيما قاله السَّلف أو فيما قاله غيرهم!! والثاني باطل<sup>(٢)</sup>؛ لأنه يلزم منه أن يكون السَّلف من الصَّحابة والتَّابعين لهم بإحسان تكلموا بالباطل تَصْريحاً أو ظاهراً ولم يتكلموا مرة واحدة لا تصريحاً ولا ظاهراً بالحق الذي يجب اعْتقاده.

<sup>= (</sup>قال أبو محمد): وخشوا مبادرة أهل الإسلام بالاصطدام فخنسوا على أن يصرحوا بأن الله تعالى لا يقدر: فقالوا: لا يوصف الله بالقدرة على شيء مما ذكرنا. اه. ملاحظة: وردت في نسخة المؤلف ص٩٦ وكذا في النسخة التي حققها الشيخ أشرف بن عبد المقصود ص٩٣ (ولا يجدون فيه صفة محدودة) وجميع النسخ التي تحت يدي وردت كلمة محصورة ومن ذلك:

أ ـ الفتاوي (٥/ ٨٧).

ب ـ الفتوى الحموية بتحقيق التويجري ص٤٨٠.

ت \_ الفتوى الحموية بتحقيق شريف هزاع ص١٣٠.

ث \_ التمهيد لابن عبد البر (٧/ ١٤٥).

<sup>(</sup>۱) الفتوى الحموية ص٤٨٨.

 <sup>(</sup>۲) أن كون الحق فيما قاله الخلف باطل، ووجه بطلانه أنه يلزم منه:
 أ \_ أن يكون السلف تكلموا بالباطل تصريحاً أو ظاهراً إلى أن جاء الخلف.
 ب \_ لم يتكلموا بالحق.

وهذا يَسْتَلْزِمُ أَنْ يَكُونُوا: إما جاهلين بالحق، وإمَّا عَالَمين به لكن كتموه وكلاهما باطل، وبُطْلان اللَّازم يَدُلُّ على بُطلان الملزوم (١) فَتَعَيَّن أَنْ يكون الحقُّ فيما قاله السَّلف دون غيرهم.

القسم الثاني: من جعلوا الظَّاهر المُتَبَادر من نُصُوص الصَّفَات معنى باطلاً لا يليق بالله وهو التَّشبيه وأبقوا دلالتها على ذلك. وهؤلاء هم المُشَبِّهة ومَذْهبهم باطل مُحَرَّم من عدة أوجه:

الأُوَّل: أَنَّه جناية على النُّصوص وتَعْطِيل لها عن المُرَاد بها (٢) فكيف يكون المراد بها التَّشبيه وقد قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَيثُلِهِ شَيَّ اللهِ مَا السَّرِي: ١١].

الثَّاني: أَنَّ العقل دَلَّ على مُبَاينة الخَالق للمخلوق في الذَّات والصَّفات فكيف يُحْكَمُ بِدِلالة النُّصوص على التَّشابه بينهما؟

الثَّالث: أنَّ هذا المفهوم الذي فهمه المُشَبِّه: من النُّصوص مُخَالف لما فهمه السَّلف منها فيكون باطلاً.

فإن قال المُشَبِّه: أنا لا أعقل من نزول الله ويده، إِلَّا مثل ما للمخلوق من ذلك، والله تَعَالَى لم يُخَاطبنا إِلَّا بما نعرفه ونعقله؟

فجوابه من ثلاثة أوجه:

أحدها: أنَّ الذي خاطبنا بذلك هو الَّذي قال عن نَفْسِهِ: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِـُـ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) والملزوم هو إما جاهلين أو عالمين وكاتمين.

<sup>(</sup>٢) فالمراد بها المعنى الذي يليق بالله.

<sup>(</sup>٣) قال السعدي في تفسيره (٤١٢/٤):

<sup>﴿</sup>لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّهُ أَي: ليس يشبهه تعالى ولا يماثله شيء من مخلوقاته لا في ذاته ولا في أسمائه ولا صفاته وافعاله تعالى ولا في أسمائه ولا صفاته وافعاله تعالى أوجد بها المخلوقات العظيمة من غير مشارك فليس كمثله شيء لانفراده وتوحده بالكمال من كل وجه.

أنداداً فقال: ﴿فَلَا تَضْرِبُواْ بِلَهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (١) [النحل: ٧٤] وقال: ﴿فَلَلَا تَجْمَلُواْ بِلَهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (١) [البقرة: ٢٢] وكلامه تعالى كله حق يُصَدِّقُ بَعْضَهُ بَعْضًا ولا يتناقض.

ثانيها: أَنْ يُقَالَ لَه: أَلَسْتَ تعقلَ للله ذَاتاً لا تُشْبِه الذَّوات؟ فسيقول بلى. فيقال له: فلتعقل له صِفَات لا تشبه الصِّفات فإن القول في الصِّفات كالقول في الذَّات ومن فرَّق بينهما فقد تَنَاقَضَ!! (٣).

﴿ فَكَلا تَجْمَلُوا لِللَّهِ أَندَادًا ﴾ أي: أشباهاً ونظراء من المخلوقين فتعبدونهم كما تعبدون الله وتحبونه وهم مثلكم مخلوقون مرزقون مدبرون لا يملكون مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا ينفعونكم ولا يضرون.

﴿ وَآلَتُكُو تَعَلَمُونَ ﴾ أن الله ليس له شريك ولا نظير لا في الخلق والرزق والتدبير ولا في الألوهية والكمال فكيف تعبدون معه آلهة أخرى مع علمكم بذلك هذا من أعجب المعجب وأسفه السفه.

(٣) قال الشنقيطي في كتابه منهج و دراسات لآيات الأسماء والصفات ص٣٧:
 القول في الصفات جميعها من باب واحد:

أولاً: أن يعلم طالب العلم أن جميع الصفات من باب واحد إذ لا فرق بينها البتة لأن الموصوف بها واحد وهو جل وعلا لا يشبه الخلق في شيء من صفاتهم البتة فكما أنكم أثبتم له سمعاً وبصراً لائقين بجلاله لا يشبهان شيئاً من أسماع الحوادث وأبصارهم فكذلك يلزم أن تجروا هذا بعينه في صفة الاستواء والنزول والمجيء إلى غير ذلك من صفات الجلال والكمال التي أثنى الله بها على نفسه.

واعلموا أن رب السموات والأرض يستحيل عقلاً أن يصف نفسه بما يلزمه محذور ويلزمه محال أو يؤدي إلى نقص، كل ذلك مستحيل عقلاً فإن الله لا يصف نفسه إلا بوصف بالغ من الشرف والعلو والكمال ما يقطع جميع علائق أوهام المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين، على حد قوله: ﴿ لَيْسَ كَيشْلِهِ مَنَى اللهُ وَهُو السّيعِ الْبَهِيمُ الْبَهِيمُ } [الشورى: ١١]. القول في الفات:

الثاني: أن تعلموا أن الصفات والذات من باب واحد، فكما أننا نثبت ذات الله جل وعلا إثبات وجود وإيمان لا إثبات كيفية مكيفة محددة فكذلك نثبت لهذه الذات الكريمة المقدسة صفات اثبات وايمان ووجود لا إثبات كيفية وتحديد.

<sup>(</sup>١) والشاهد قوله: ﴿ فَلَا تَغْرِبُوا لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَا ﴾ المتضمنة للتسوية بينه وبين خلقه قاله السعدي (١/ ٧١).

<sup>(</sup>٢) قال السعدي في تفسيره (١/ ٤٤):

ثالثها: أنْ يُقال: ألَسْتَ تُشَاهد في المخلوقات ما يَتَّفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية؟ فسيقول بكى، فيقال له: إذا عقلت التباين بين المخلوقات في هذا، فلماذا لا تَعْقله بين الخالق والمخلوق، مع أن التباين بين الخالق والمخلوق، مع أن التباين بين الخالق والمخلوق، كما سبق في (القاعدة السادسة من قواعد الصفات).

القسم الثالث: من جعلوا المعنى المُتبادر من نصوص الصَّفات معنى باطلاً لا يليق بالله وهو التَّشبيه ثُمَّ إِنَّهُم من أَجْل ذلك أَنْكَرُوا ما دَلَّت عليه من المعنى اللَّائق بالله. وهم أهل التَّعْطِيل سواء كان تعطيلهم عاماً في الأسماء والصِّفات أم خاصاً فيهما أو في أحدهما (۱) فهؤلاء صرفوا النُّصوص عن ظاهرها إلى معاني عَيَّنوها بعقولهم واضطربوا في تَعْيينها اضطراباً كثيراً وسَمَّوا ذلك تَأويلاً وهو في الحقيقة تحريف.

ومَذْهبهم باطل من وجوه:

أحدها: أنَّه جناية على النُّصوص، حيث جعلوها دالة على معنى باطل غير لائق بالله ولا مراد له.

يسم الله الرحمن الرحيم

إلى الأخت السائلة

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته . . . . وبعد، ، ،

جواب السؤال، سواء كان تعطيلهم عاماً في الأسماء والصفات قال شيخنا: المراد بهم غلاة الجهيمة.

أم خاصاً فيهما: أي هناك من ينكر بعض الصفات وهذا واضح وهناك من ينكر بعض الأسماء وهذا واضح. وهناك من ينكر بعض الأسماء كإحدى فرق المعتزلة فإنها تثبت ثلاثة أسماء حى، عليم، قدير، وتنفى ما سوى ذلك.

أو في أحدهما: أي الأسماء كالمعتزلة عموماً أو في الصفات وهم الأشاعرة وغيرهم وأنا أقترح عليكم النظر في كتاب (الملل والنحل) للشهرستاني فإنه قد ذكر فرق المعتزلة ومثله كتاب الفرق بين الفرق.

كتبه خالد المريني

<sup>(</sup>۱) ذكر المؤلف في هذه العبارة أنواع التعطيل وقد أشكل على هذا التقسيم فاتصلت بالشيخ الفاضل خالد المزيني الذي قام بعرض السؤال جزاه الله خيراً على المؤلف وأفاد بهذا الجواب وفيما يلي نص رسالته:

والوجه النَّاني: أنَّه صَرْفٌ لكلام الله تَعَالى وكلام رسوله على عن ظاهره. والله تَعَالَى خَاطَب النَّاس بِلِسَان عربي مُبين لِيَعقلوا الكلام ويفهموه على ما يَقْتَضِيه هذا اللَّسان العربي، والنَّبي على خاطبهم بأفضح لِسَان البَشَر. فَوَجَبَ حَمْلُ كَلَامَ الله ورسوله على ظاهره المفهوم بذلك اللّسان العربي غير أنَّه يجب أن يُصَان عن التّكييف والتّمثيل في حق الله على.

الوجه الثالث: أنَّ صرف كلام الله ورسوله عن ظاهره إلى معنى يُخَالفه: قُولٌ على الله بلا عِلْم وهو مُحَرَّم لقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ ٱلْمَوَعِثَى مَا ظَهَرَ مِنْهَ وَلَا عَلَى الله بلا عِلْم وهو مُحَرَّم لقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ ٱلْمَوَعِثَى مَا ظَهَرَ مِنْهَ وَمَا بَطَنَ وَٱلإِثْمَ وَٱلْبَعْنَ بِغَيْرِ ٱلْمَوِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَدَ يُنَزِلُ بِدِه سُلَطَنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا يَقْلُونُ فَلَى إِللّهِ مَا لَا يَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا يَقْلُونُ فَلَى إِللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللللللّهُ ا

فالصَّارف لكلام الله تَعَالى وَرَسوله عن ظاهره إلى معنى يخالفه قد قفا ما ليس له به علم وقال على الله ما لا يَعْلم من وجهين:

الأول: أنَّه زعم أنه ليس المراد بكلام الله تَعَالَى ورسوله كذا (٢) مع أنَّه ظاهر الكلام.

الثاني: أنَّه زعم أن المراد به كذا<sup>(٣)</sup> لمعنى آخر لا يدل عليه ظاهر الكلام وإذا كان من المعلوم أنَّ تعيين أَحَدِ المعنيين المُتساويين<sup>(3)</sup>.

في الاحتمال قولاً (٥) بلا علم فما ظنك بتعيين المعنى المرجوح المخالف لظاهر الكلام (٦).

<sup>(</sup>١) سبق بيان معنى الآية.

<sup>(</sup>٢) أي يقول ليس المراد من الاستواء العلو مع أنه ظاهر الكلام.

<sup>(</sup>٣) فالمراد بالاستواء الاستيلاء على زعمهم.

<sup>(</sup>٤) مثاله (القرء) فإنه يحتمل الطهر ويحتمل الحيض فهنا لو عين أحد هذين المعنيين بلا قرينة لكان قائلاً بلا علم.

<sup>(</sup>٥) كذا في نسخة المؤلف ونسخة عبد المقصود وصوابه بالرفع على أنه خبر أن ولا أدري ما وجه النصب.

<sup>(</sup>٦) كالاستيلاء.

مثال ذلك: قوله تَعَالَى لإبليس: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ لِمَا خُلَقَتُ بِيدَيُّ ﴾ [ص: ٧٠] فإذا صرف الكلام عن ظاهره وقال: لم يرد باليدين اليدين الحقيقتين (١) وإنما أرّاد كذا وكذا (٢)!! قلنا له: ما دليلك على ما نفيت، وما دليلك على ما أثبت فإن أتى بدليل \_ وأنّى له ذلك \_ وإلّا كان قائلاً على الله بلا عِلْم في نفيه وإثباته (٢).

الوجه الرابع: في إِبْطال مَذْهب أهل التَّعطيل. أَنَّ صرف نصوص الصفات عن ظاهرها مُخَالف لما كان عليه النَّبي ﷺ وأصحابه وسَلَفُ الأمة وأَنمَّتها فيكون باطلاً لأَنَّ الحق بلا ريب فيما كان عليه النَّبي ﷺ وأَصْحابه وسلف الأمة وأثمَّتها.

الوجه الخامس: أن يقال للمُعَطِّل: هل أَنْتَ أَعْلَمُ بالله من نَفْسِه؟ فسيقول: لا(2).

ثُمَّ يُقَالَ له: هل ما أخبر الله به عن نفسه صِدْقٌ وَحَقَّ؟ فسيقول: عم(٥).

ثمَّ يُقَال له: هل تَعْلَم كلاماً أَفْصَح وأَبْيَن (٢) من كلام الله تَعَالَى؟ فسيقول: لا.

ثُمَّ يُقَال له: هل تَظُنُّ أن الله عَلَى أراد أن يعمي الحق على الخلق في

<sup>(</sup>١) وقد فهموا من ذلك الجارحتين ولا شك أن هذا غير مراد.

<sup>(</sup>٢) كالنعمة والقدرة.

<sup>(</sup>٣) والحق أن لله يدين تليقان به.

<sup>(</sup>٤) فإن قال نعم: كفر.

<sup>(</sup>٥) فإن قال لا: كفر لأنه مكذب لله.

<sup>(</sup>٦) الفصاحة في اللغة الظهور والبيان، تقول: أفصع فلان عما في نفسه إذا أظهره والفصاحة صفة توصف بها اللفظة المغردة والكلام والمتكلم فيقال: لفظة فصيحة وكلام فصيح ورجل فصيح وتتمثل فصاحة اللفظة في خلوها من تنافر الجروف وغرابة اللفظ ومخالفة القياس:

انظر المعجم المفصل في البلاغة د. إنعام عكاوي ص١١٨ والبلاغة لحفني ناصف ص٢١٤٠.

هذه النُّصوص ليَسْتَخرجُوه بعقولهم؟ فسيقول: لا هذا ما يُقَال له باعتبار ما جاء في القُرآن.

أمًّا باعتبار ما جاء في السُّنة فيقال له:

هل أنت أعلم بالله من رَسُول الله ﷺ؟ فسيقول: لا.

ثم يُقَال له: هل ما أَخْبَرَ به رسول الله ﷺ عن الله صِدْقٌ وحَقَّ؟ فسيقول: نعم.

ثمَّ يُقَال له: هل تعلم أن أحداً من النَّاس أفصح كلاماً وأبين من رسول الله عليه؟ فسيقول: لا.

فيقال له: إذا كنت تقر بذلك فلماذا لا يكون عندك الإقدام والشجاعة في إثبات ما أثبته الله تعالى لنفسه وأثبته له رسوله على حقيقته وظاهره اللائق بالله؟(١).

 <sup>(</sup>١) ومن هؤلاء الذين كان لهم الشجاعة في ذلك هو والد إمام الحرمين في كتابه النصيحة في صفات الله حين قال في ص١٨:

وأعرفهم \_ أيدهم الله بتأييدُه ووفقهم لطاعته ومزيده \_ أنني كنت برهة من الدهر متحيراً في ثلاث مسائل:

<sup>(</sup>مسألة الصفات).

<sup>(</sup>ومسألة الفوقة).

<sup>(</sup>ومسأل الحرف والصوت في القرآن المجيد).

وكنت متحيراً في الأقوال المختلفة الموجودة في كتب أهل العصر في جيمع ذلك، من تأويل الصفات وتحريفها، أو إمرارها أو الوقوف فيها، أو إثباتها بلا تاويل، ولا تعطيل، ولا تشبيه، ولا تمثيل.

فأجد النصوص في كتاب الله وسنة رسوله، ناطقة مبينة لحقائق هذه الصفات وكذلك في إثبات العلو والفوقية، وكذلك في الحرف والصوت.

ثم أجد المتأخرين من المتكلمين في كتبهم، منهم من تأول الاستواء: بالقهر والاستيلاء وتأول النزول: بنزول الأمر وتأول اليدين: بالنعمتين والقدرتين وتأول القدم: بقدم صدق عند ربهم وأمثال ذلك.... ثم أجدهم مع ذلك يجعلون كلام الله=

وكيف يكون عندك الإقدام والشَّجاعة في نفي حقيقته تلك وصَرْفه إلى مَعْنى يُخَالف ظاهره بغير علم؟.

وماذا يضيرك إِذَا أثبت لله تَعَالَى ما أثبته لنفسه في كتابه أو سُنَّة نبيه ﷺ على الوجه اللَّائق به فأخذت بما جاء في الكتاب والسَّنة إثباتاً ونفياً؟.

أَفْلَيسَ هَذَا أَسْلَمَ لَكَ وَأَقُومَ لَجُوابِكَ إِذَا سُئِلْتَ يُومِ الْقَيَامَةِ: ﴿مَاذَا الْجَبُنُدُ ٱلْمُرْبِكُلِنَ﴾ [القصص: ٦٥]؟.

أو ليس صَرْفكَ لهذه النُّصوص عن ظاهرها وتعيين معنى آخر مُخَاطرة منك فلعل المراد يكون ـ على تقدير جواز صرفها ـ غير ما صرفتها إليه؟.

الوجه السادس: في إبطال مذهب أهل التّعطيل: أنَّه يَلْزَمُ عليه لوازم باطلة وبطلان اللّزم يدل على بُطْلان الملزوم.

معنى قائماً بالذات، بالاحرف والاصوت، ويجعلون هذه الحروف عبارة عن ذلك المعنى القائم.

ومما ذهب إلى هذه الأقوال أو بعضها قوم لهم في صدري منزلة مثل بعض فقهاء الأشعرية الشافعين، لأني على مذهب الشافعي كتله تعالى عرفت منهم فرائض ديني وأحكامه، فأجد مثل هؤلاء الشيوخ الأجلة يذهبون إلى مثل هذه الأقوال، وهم شيوخي، ولي فيهم الاعتقاد التام لفضلهم وعلمهم.

ثم أنني مع ذلك أجد في قلبي من هذه التأويلات حزازات لا يطمئن قلبي إليها، وأجد الكدر والظلمة منها، وألجد ضيق الصدر وعدم انشراح مقروناً بها.

فكنت كالمتحير المضطرب في تحيره، والمتململ من قلبه في تقلبه وتغيره، وكنت أخاف من إطلاق القول بإثبات العلو والاستواء، مخافة الحصر والتشبيه.

ومع ذلك فإذا طالعت النصوص الواردة في كتاب الله وسنة رسوله أجدها نصوصاً تشير إلى حقائق هذه المعاني وأجد الرسول ﷺ قد صرح بها مخبراً عن ربه واصفاً له بها وأعلم بالاضطرار أنه كان يحضر في مجلسه، الشريف العالم، والجاهل، والذكي، والبليد، والأعرابي، والجاهل.

ثم لا أجد شيئاً يعقب تلك النصوص التي كان على يصف بها ربه لا نصاً ولا ظاهراً مما يصرفها عن حقائقها ويؤولها كما تأولها هؤلاء مشايخي الفقهاء المتكلمون مثل تأويلهم الاستواء بالاستولاء، والنزول: بنزول الأمر وغير ذلك.

ولم أجد عنه هي أنه كان يحذر الناس من الإيمان بما يظهر من كلامه في صفة لربه من الفوقية واليدين وغيرهما مثل أن ينقل عنه مقالة تدل على أن لهذه الصفات معاني أخر باطنة غير ما يظهر من مدلولها مثل فوقية المرتبة، ويد النعمة، وغير ذلك. اه.

فمن هذه اللوازم:

أُولاً: أَنَّ أَهِلِ التَّعطيلِ لَم يَصرفوا نُصُوصِ الصَّفاتِ عن ظاهرها إِلَّا حيث اعتقدوا أنه (١) مُسْتَلْزِم أو مُوهم لتشبيه الله تَعَالَى بخلقه (٢).

(١) أي ذلك الظاهر،

قال الشنقيطي في كتابه منهج لدراسة الأسماء والصفات ص٣٥:

التعطيل سببه اعتقاد النشبيه أولاً:

فاسمعوا أيها الإخوان نصيحة مشفق واعلموا أن كل هذا الشر إنما جاء من مسألة هي نجس القلب وتلطخه وتدنسه بأقذار التشبيه سمع ذو القلب المتنجس بأقذار التشبيه صفة من صفات الكمال التي أثنى الله بها على نفسه، كنزوله إلى سماء الدنيا في ثلث الليل الأخير، وكاستوائه على عرشه، وكمجينه يوم القيامة، وغير ذلك من صفات الجلال والكمال، أول ما يخطر في ذهن المسكين أن هذه الصفة تشبه صفة الخلق، فيكون قلبه متنجساً بأقذار التشبيه لا يقدر الله حق قدره ولا يعظم الله حق عظمته حيث يسبق إلى ذهنه أن صفة الخالق تشبه صفة المخلوق فيكون أولا نجس القلب متقذره بأقذار التشبيه فيدعوه شؤم هذا التشبيه إلى أن ينفي صفة الخالق جل وعلا عنه بادعاء أنها تشبه صفات المخلوق فيكون أولاً نصار ابتداء أو انتهاء متهجماً على رب العالمين بنفي صفاته عنه بادعاء أن تلك الصفة لا تليق.

واعلموا أن هنا قاعدة أصولية أطبق عليها من يعتد به من أهل العلم وهي أن النبي على لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة ولا سيما في العقائد ولو مشينا على فرضهم الباطل أن ظاهر آيات الصفات الكفر فالنبي على لم يؤول الاستواء بدالاستيلاء ولم يؤول شيئاً من هذه التأويلات ولو كان المراد بها هذه التأويلات لبادر النبي الله بيانها لانه لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة. فالحاصل أنه يجب على حميع على كل مسلم أن يعتقد هذا الاعتقاد الذي يحل جميع الشبه ويجيب على جميع الأسئلة وهو: أن الإنسان إذا سمع وصفاً وصف به خالق السموات والأرض نفسه أو وصفه به رسوله الله فليملأ صدره من التعظيم ويجزم بأن ذلك الوصف بالغ من غايات الكمال والجلال والشرف والعلو ما يقطع جميع علائق أوهام المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين فيكون القلب منزهاً معظماً له جل وعلا غير متنجس بأقذار التشبيه فتكون أرض قلبه قابلة للإيمان والتصديق بصفات الله التي تمدح بها وأثنى عليه بها نبيه كل الشر في عدم تعظيم الله وأن يسبق في ذهن الإنسان أن صفة الخالق تشبه صفة المخلوق فيضطر المسكين أن ينفى صفة الخالق بهذه الدعوى الكاذبة الخائة.

 <sup>(</sup>٢) فقوله: ﴿بَلْ يَدَادُ بَبُسُوطَتَانِ﴾ اعتقد المعطلة أنهما يدان كأيدي المخلوقين وهذا التشبيه
 إن قيل بظاهره فهو كفر والصواب أنهما يدان تليقان بالله.

وتَشبيه الله تعالى بخلقه كُفْر؛ لأنه تكذيب لقوله تَعَالَى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ الله بن حماد الخزاعي أحد مشايخ البخاري رحمهما الله: (من شَبَّه الله بِخَلْقِهَ فَقَد كَفَرَ وَمَنْ جَحَدَ مَا وَصَفَ الله به نَفْسَهُ فَقَد كَفَرَ وَمَنْ جَحَدَ مَا وَصَفَ الله به نَفْسَهُ فَقَد كَفَرَ وَمُنْ تَشْبِهاً) (١) اه.

ومن المعلوم أناً من أَبْطَلَ البَاطِلَ أن يجعل ظاهر كلام الله تَعَالَى وكلام رسوله على تَشْبِيها وكُفْراً أو مُوهِماً لذلك.

ثانياً: أنَّ كتاب الله تَعَالَى الذي أنزله تِبْياناً لكل شيء وهدى للنَّاس وشفاء لما في الصَّدور ونوراً مُبيناً وفُرقَاناً بين الحق والباطل لم يبين الله تَعَالَى فيه ما يَجب على العباد اعتقاده في أَسْمائه وصِفَاته، وإنما جعل ذلك مَوْكُولاً إلى عقولهم يُثْبِتُون لله مَا يَشَاؤُون وَيُنْكِرُونَ ما لا يُرِيدون وهذا ظاهر النظلان.

ثالثاً: أنَّ النَّبي ﷺ وخلفاءه الرَّاشدين وأضحابه وسلف الأمة وأثمتها كانوا قاصرين (٢) أو مُقَصِّرِين (٣) في معرفة وتبيين ما يجب لله تَعَالَى من الصَّفات أو يَمْتَنِع عليه أو يجوز إذ لم يرد عنهم حرف واحد فيما ذهب إليه أهل التَّعطيل في صفات الله تَعَالَى وسموه تأويلاً.

وحينئذ إما أن يكون النَّبي عَلَيْ وخلفاؤه الرَّاشدون وسلف الأمة وأثمتها قاصرين لجهلهم بذلك وعجزهم عن معرفته أو مُقَصِّرين لعدم بيانهم للأمَّة وكلا الأمرين باطل<sup>(1)</sup>.

رابعاً: أَنَّ كلام اللهِ وَرَسُوله ليس مَرْجِعاً للنَّاس فيما يعتقدونه في ربهم

<sup>(</sup>١) رواه الذهبي في العلو ص١٧٢، وفي مختصر العلو ص١٧٤ وصحح إسناده الألباني.

<sup>(</sup>٢) أي قاصرين وجاهلين عن معرفة الحق وهذا محال كما قال شيخ الإسلام في الحموية ص ١٩٩٠:

من المحال أن تكون القرون الفاضلة غير عالمين بالحق.

<sup>(</sup>٣) أي لم يعجزوا بل علموا لكن قصروا في عدم البيان وهذا محال فكيف يقصر الرسول ﷺ في البيان؟!

<sup>(</sup>٤) انظر الفتوى الحموية ص٧٠٠.

وإلنههم الذي معرفتهم به من أهم ما جاءت به الشَّرائع بل هو زُبدة الرسالات، وإنما المرجع تلك العقول المُضطربة المتناقضة وما خالفها فسبيله التَّكذيب إن وجدوا إلى ذلك سبيلاً أو التَّحريف الذي يسمونه تأويلاً إن لم يَتَمَكَّنُوا من تَكذِيبِه.

خامساً: أنه يلزم منه جواز نفي ما أثبته الله ورسوله على . فيقال في قوله تعالى: ﴿وَبَهَا مَ رَبُّكَ ﴾ [الفجر: ٢٦] إنه لا يجيء. وفي قوله على: «يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَاء الدُنيا الله لا ينزل لأنَّ إسناد المجيء والنزول إلى الله مجاز عندهم. وأظهر علامات المجاز عند القائلين به (١): صحة نفيه (٢) ونفي ما

<sup>(</sup>١) إشارة إلى أن في المسألة قولاً ثانياً وقد سبق.

 <sup>(</sup>٢) في كلام المؤلف (أن أظهر علامات المجاز صحة نفيه) أمران:

الأول: أن صحة النفي أظهر علامة وما قاله المؤلف هو الذي قدمه في مختصر التحرير المطبوع مع شرحه (١/ ١٨٠) أما الذي قدمه في جمع الجوامع فخلاف ما قاله المؤلف ولهذا قال الزركشي في تشنيف المسامع (١/ ٤٧٢): يعرف المجاز بوجوه: أولها: وهو الأقوى ولهذا صدر به أن يتبادر غيره إلى الفهم لو لا القرينة اه.

الأمر الثاني: الذي في كلام المؤلف أن هناك علامات أخرى للمجاز وهي:

أ ـ أن يتبأدر غير المجاز إلى الذهن لولا القرينة الحاضرة.

ب ـ عدم وجوب اطراد علاقته فالعلاقة التي في قوله تعالى: ﴿وَسَتَلِ ٱلْقَرْبِيَةَ﴾ لا تطرد فلا يقال: اسأل البساط ولا الحصير.

ت \_ وفرقوا بين الحقيقة والمجاز باختلاف صيغة جمع مفرديهما فإن لفظ الحقيقة إذا جمع على صيغة ثم جمع ذلك اللفظ على صيغة أخرى كان في الحالة الثانية مجازاً.

مثاله: لفظ «الأمر» إذا استعمل في القول المخصوص الدال على التكليف فإنه يجمع على: «أوامر» وإذا استعمل في الدلالة على الحال والشأن والفعل جمع «أمور» فدل ذلك على أنه حقيقة في الأول مجاز في الثاني.

ج \_ يعرف أيضاً بالتزام تقييده كجناح الذل، ونار الحرب فإن الجناح والنار يستعملان في مدلولهما الحقيقي من غير قيد.

وهناك علامات أخرى، انظر:

شرح الكوكب المنير (١/ ١٨٢)، حاشية البناني على شرح المحلي على جمع الجوامع (١/ ٣٢٥)، حاشية التفتازاني والجرجاني على مختصر ابن الحاجب (١/ ١٥٣)، الإحكام للآمدي (١/ ٣٤)، المستصفى للغزالي المطبوع مع فواتح الرحموت (٢/ ٣٤٢) وفي (٣٣/٣) من الطبعة التي حققها در حمزة زهير، وإرشاد الفحول للشوكاني=

أثبته الله ورسوله من أبطل الباطل ولا يمكن الانفكاك عنه بتأويله؛ إلى أمره لأنه ليس في السّياق ما يَدُل عليه.

ثُمَّ إِنَّ من أهل التَّعطيل من طرد قاعدته في جميع الصِّفات (١) أو تَعَدَّى إلى الأسماء (٢) أيضاً. ومنهم من تناقض فأثبت بعض الصِّفات دون بعض كالأشعرية والماتريدية أثبَتُوا ما أثبتوه بحجة أن العقل يدل عليه ونفوا ما نفوه بحجة أن العقل يُنفِيه (٣) أو لا يدل عليه.

فنقول لهم: نفيكم لما نفيتموه بحجة أنَّ العقل لا يدل عليه يمكن إثباته بالطّريق العقلي الذي أثبتم به ما أثبتموه كما هو ثابت بالدَّليل السَّمعي.

مثال ذلك: أنهم أثبتوا صفة الإِرادة ونفوا صفة الرَّحمة.

أثبتوا صفة الإِرادة لدلالة السَّمع والعقل عليها.

أما السَّمع: فمنه قوله تَعَالَى: ﴿وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

وأما العقل: فإن اختلاف المخلوقات وتخصيص بعضها بما يختص به من ذات أو وصف دليل على الإرادة (٤٠).

ونفوا الرَّحمة قالوا: لأنها تَسْتَلْزِم لين الرَّاحم ورقته للمرحوم وهذا مُحال في حق الله تَعَالَى

<sup>= (</sup>١٢٣/١)، وبطلان المجاز للصياصنة ص٣٣ وانظر الرد على هذه العلامات في مختصر الصواعق لابن القيم ص٢٩٨ إلى ص٢٩٠.

<sup>(</sup>١) كما فعل المعتزلة.

 <sup>(</sup>۲) كما فعل غلاة الجهمية.

<sup>(</sup>٣) فنفوا المجيء والنزول ونُحوهما بحجة أن العقل لا يدل عليها.

<sup>(</sup>٤) قال الشيخ أبن عثيمين في شرح التدمرية ص٧٢ من المخطوط:

<sup>(</sup>والتخصيص دل على الإرادة) يعني تخصيص الشيء بما هو عليه دال على الإرادة. عندما يخلق الله من هذه النطفة ذكراً ومن النطفة الأخرى أنثى فهذا يدل على أنه أراد أن تكون النطفة الأخرى أنثى.

أن الحول هذه النطقة دفرا واراد أن للحول النطقة ألا حرى الني. فتخصيص كل شيء وبوقته يدل على الإرادة. لأنه لولا الإرادة ما كان هذا ذكراً وهذه أثنى. فتخصيص المخلوق بما هو عليه دليل على الإرادة.

وأوَّلوا الأدلة السَّمعية المثبتة للرَّحمة (١) إلى الفعل(٢) أو إِرادة الفعل (٣) ففسَّرُوا الرَّحيم بالمُنعِم أَوْ مُريد الإِنْعَام.

فنقول لهم: الرَّحمة ثَابِتة لله تَعَالَى بِالأَدلة السَّمعية وأَدلة ثبوته أكثر عدداً وتنوعاً من أَدِلَة الإِرادة. فقد وردت بالاسم مثل: ﴿النَّمْنِي النِّيَكِ الْمَعْنِي النَّكِيكِ الْمَعْنُورُ ذُو الرَّحْمَةِ ﴾ [الكهف: ٥٨] والفعل مثل: ﴿وَيَرْجُمُ مَن يَثَكَأَهُ ﴾ [العنكبوت: ٢١].

ويُمْكِنُ إِثْبَاتِها بالعَقْلِ فإِنَّ النعم التي تَثْرَى على العباد من كل وجه والنَّقم التي تُدْفَعُ عنهم في حين دالة على ثُبوت الرَّحمة لله ﷺ. ودلالتها على ذلك أَبْيَن وأَجْلَى من دِلالة التَّخصيص على الإِرادة لظهور ذلك للخاصَّة والعامَّة بخلاف دِلالة التَّخصيص على الإِرادة فإنَّه لا يظهر إلَّا لأَفْرادٍ من النَّاس.

وأمًّا نفيها بحجَّة: أنَّها تستلزم اللَّين والرُّقة؟! فجوابه: أنَّ هذه الحجة لو كانت مُسْتَقِيمة لأمكن نفي الإرادة بمثلها فيُقال: الإرادة ميل المُريد إلى ما يرجو به حصول مَنْفعة أو دفع مضرَّة وهذا يَسْتَلْزم الحاجة والله تَعَالَى مُنَرَّه عن ذلك (٤٠).

فإن أُجيب: بأنَّ هذه إِرادة المخلوق؟! أمكن الجواب بمثله في الرَّحمة: بأن الرَّحمة المُسْتَلْزِمة للنقص هي رحمة المخلوق.

وبهذا تبيّن: بطلان مذهب أهل التّعطيل سواء كان تعطيلاً عاماً (٥) أم خاصاً (١٠).

وبه عُلِمَ: أن طريق الأشاعرة والماتريدية في أسماء الله وصفاته، وما

<sup>(</sup>١). فسروا الرحمة إما بـ:

أ ـ الإرادة فهنا أولوا صفة بصفة.

ب ـ الإنعام وهذا تفسير باللازم.

وأهل السنة يثبتون الصفة وهي الإرادة ويثبتون الإنعام.

<sup>(</sup>٢) أي الإنعام أو المنعم.

<sup>(</sup>٣) أي إرادة الإنعام أو مريد الإنعام.

<sup>(</sup>٤) انظر شرح التدمرية لفالح آل مهدي ص٧٧.

<sup>· (</sup>٥) كنفي الأسماء والصفات، أو نفي جميع الصفات.

<sup>(</sup>٦) كنفي بعض الصفات، أو نفي بعض الأسماء.

احتجُوا به لذلك لا تندفع به شُبه المعتزلة والجهمية وذلك من وجهين: أحدهما: أنَّه طريق مُبْتَدَع لم يكن عليه النبي على ولا سلف الأمة وأثمتها والبدعة لا تُدْفع بالبدعة وإنَّما تدفع بالسَّنة.

الثاني: أن المعتزلة والجهمية يمكنهم أن يحتجُوا لما نفوه على الأشاعرة والماتريدية بمثل ما احتج به الأشاعرة والماتريدية لما نفوه على أهل السنة. فيقولون: لقد أَبَحْتُم لأنفسكم نفي ما نَفَيْتُم من الصّفات بما زعمتُموه دليلاً عقلياً وأوَّلْتُم دليله السّمعي، فلماذا تحرِّمون علينا نفي ما نفيناه بما نراه دليلاً عقلياً ونؤول دليله السّمعي، فلنا عقول كما أن لكم عقولاً. فإن كانت عقولنا خاطِئة، فكيف كانت عقولنا عقولنا خاطِئة من المنت عقولنا علينا سوى مجرد التّحكم واتبًاع الهوى؟

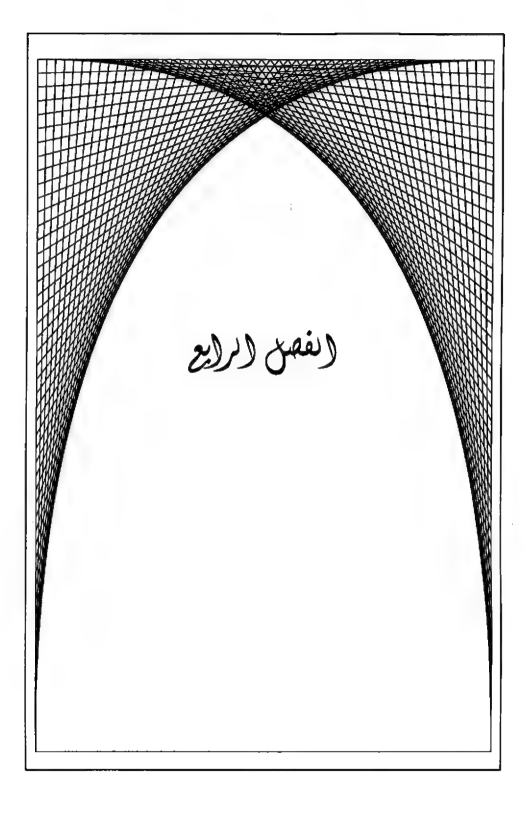
وهذه حجة دَامِغة وإلزَامٌ صحيح من الجهمية، والمعتزلة للأشعرية والماتريدية ولا مدفع لذلك ولا مَحِيص عنه إلّا بالرُّجوع لمذهب السَّلف الذين يطردون هذا الباب ويُثبِتُون لله تَعَالَى من الأسماء والصفات ما أَثْبَتَهُ لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله على إثباتاً لا تمثيل فيه ولا تكييف وتنزيهاً لا تعطيل فيه ولا تحريف ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور.

(تنبيه) علم مِمَّا سبق أن كل مُعَطِّل مُمَثِّل وكل مُمَثِّل مَعَطِّل: أَمَّا تعطيل المُعَطِّل فظاهر. وأَمَّا: تمثيله فلأنه إنما عَظِّل لاعتقاده أَنَّ إِثْبات الصَّفات يَسْتَلْزِمُ التشبيه فَمَثَّل أَوَّلاً وعطَّل ثَانياً كما أَنَّه بتعطيله مثَّله بالنَّاقص. وأَمَّا تمثيل الممثل فظاهر وأمَّا تعطيله فمن ثلاثة أوجه:

الأول: أنَّه عطَّل نفس النَّص الذي أثبت به الصَّفة حيث جعله دالاً على التَّمثيل مع أنه لا دِلالة فيه عليه وإِنَّما يدلُّ على صفة تليق بالله ﷺ . الثاني: أنَّه عَطَّل كِل نَص يَدُلُّ على نفي ممَاثلَة الله لِخَلْقِه.

الثالث: أنَّه عطَّل الله تَعَالَى عن كماله الواجب حيث مَثَّلَهُ بالمخلوق النَّاقص (١).

<sup>(</sup>١) انظر تلخيص الحموية ض٩٧.





# الفصل الرابع شبهات والجواب عنها

اعلم أنَّ بعض أهل التأويل أورد على أهل السَّنة شبهة في نصوص من الكتاب والسَّنَة في الصِّفات ادَّعى أن أهل السَّنة صرفوها عن ظاهرها ليُلزِم أهل السَّنة بالموافقة على التأويل أو المُدَاهَنَة فيه (١) وقال: كيف تنكرون علينا تَأْوِيل ما أوَّلناه مع ارتكابكم لمثله فيما أوَّلتُموه؟.

ونحن نجيب ـ بعون الله تَعَالَى ـ عن هذه الشَّبهة بجوابين مُجْمَل (٢) ومُفَطَّل أَمَّا المُجْمَل فيتلخص في شيئين:

أحدهما: أن لا نُسَلِّم أن تَفْسير السَّلف لها صرَّفٌ عن ظاهرها. فإن ظاهر الكلام ما يتبادر منه من المعنى، وهو يختلف بحسب السياق وما يُضَاف إليه الكلام، فإنَّ الكلمات يختلف معناها بحسب تركيب الكلام، والكلام مركَّب من كلمات وجُمل يظهر معناها ويتعيَّن بضم بعضها إلى بعض (٣).

ثانيهما: أنَّنا لو سلمنا أن تفسيرهم صَرُّفٌ عن ظاهرها، فإن لهم في

<sup>(</sup>١) أي السكوت فلا نتكلم عنهم.

 <sup>(</sup>٢) المجمل في اللغة: هو المبهم، من أجمل الأمر إذا أبهم ويطلق على المجموع من أجمل الحساب إذا جمع وجعل جملة واحدة قال الفيومي تظله:

الجملت الشيء إجمالاً: جمعته من غير تفصيل،

انظر أثر الإجمال في الفقه للدكتور الحقناوي ص ٨ وبيان ما هو مجمل لعبد الله الشنقيطي ص ٩.

<sup>(</sup>٣) سبق بيان ذلك في القاعدة الرابعة من قواعد الأدلة.

ذلك دليلاً من الكتاب والسنة، إمَّا مُتَّصِلاً وإمَّا مُنْفَصِلاً السلام من الكتاب والسنة، إمَّا مُتَّصِلاً وإمَّا مُنْفَصِلاً السلام المجرد شبهات يزعمها الصَّارف براهين وقطعيات يتوصل بها إلى نفي ما أثبته الله لنفسه في كتابه أو على لسان رَسُوله ﷺ.

وأمَّا المُفَصَّل فَعَلَى كُلُّ نَص ادُّعِيَ أَنَّ السَّلف صَرَفُوه عن ظَاهره.

ولنُمثّل بالأمثلة التَّالية: فنبدأ بما حكاه أَبُو حامد الغزالي (٢) عن بعض الحنبلية أَنَّه قال: إِنَّ أحمد لم يتأوَّل إِلَّا في ثلاثة أَشْيَاء: «الحَجَر الأُسْوَد يَمِين الله فِي الأَرْضِ» «وَقُلُوب العِبَاد بَيْن أَصْبِعَين من أَصَابِع الرَّحمن» «وإنِّي أَجدُ نَفَسَ الرَّحْمَن مِنْ قِبَل اليَمن».

نقله عنه شيخ الإسلام ابن تيمية ص (٣٩٨) جـ(٥): من مجموع الفتاوى وقال: (هذه الحكاية كذب على أحمد).



<sup>(</sup>١) المتصل ما لا يستقل بنفسه كالاستثناء والشرط والصفة من النعت والبدل والحال. أما المنفصل فهو ما يستقل بنفسه كالحس والعقل والشرع.

ملاحظة: انظر المثال على ذلك فيما سيأتي في المثال الثاني عشر من كلام المؤلف وما ذكرناه في الحاشية

<sup>(</sup>٢) ذكره في الإحياء (١/٩٧١)، وانظر شرح ذلك في إتحاف السادة المتقين (٢/١٣٩).



### المثال الأول

## الحجر الأسود يمين الله في الأرض(١)

والجواب عنه: أنَّه حديث باطل لا يَشْبِت عن النَّبي ﷺ قال ابن الجوزي في العلل المتناهية (٢): (هذا حَدِيث لَا يَصِحُّ).

وقال ابن العربي: حديث باطل فلا يلتفت إليه (٣).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: (رُوي عن النَّبي ﷺ بإِسنادٍ لا يَثْبُت(1) اهـ.

(۱) قالوا: فظاهر الأثر أن الحجر نفسه يمين الله في الأرض وهذا معنى فاسد فيكون غير مراد. وقد ذكر ابن رجب في طبقات الحنابلة (۳/ ١٧٤) أن ابن الفاعوس الحنبلي ت سنة ٥٢١هـ كان يسمى بالحجري لأنه كان يقول: الحجر الأسود يمين الله حقيقة وسننقل في الملحق نص كلامه.

والرد على المعطلة من وجهين ذكرهما المؤلف:

أ\_ عدم صحة الحديث وسيأتي أن بعض أهل العلم قد صححه.

ب \_ على فرض صحته فقد قيده في الأرض ولم يطلق وسيأتي أنه قد أطلق في بعض الأحاديث ومع ذلك فإنه لا يدل على أن الحجر صفة لله.

(٢) العلل لابن البوزي (٢/ ٥٧٥)، وانظر تلخيص العلل للذهبي ص١٩١٠.

(٣) نقله المناوي في فيض القدير (٣/ ٤٠٩).

(٤) الفتاري (٦/ ٣٩٧).

تخريج الحليث:

الحديث روي مرفوعاً وموقوفاً.

أما الرفوع فروي من طرق:

أ ـ جابر بن عبد الله:

رواه الخطيب في تاريخ بغداد (٣٢٨/٦)، وابن عساكر في تاريخ دمشق كما نقله الزبيدي في اتحاف السادة المتقين (١٢٩/٢).

ورواه أيضاً ابن عدي في الكامل (١/ ٣٤٢) وقال: إنه من رواية إسحاق بن بشر وهو في عداد من يضع الحديث اهـ. ورواه أيضاً الديلمي في الفردوس (٢/ ٩٥٩).

وقال الذهبي في تلخيص العلل ص١٩١٠: فيه إسحاق بن بشر \_ كذاب اهر.

وقال خلدون الأحدب في زوائد تاريخ بغداد (٥/ ٣٢١) إن الحديث موضوع. ب ـ عبد الله بن عمرو:

رواه الحاكم في المستدرك (١/ ٦٢٨).

وقال العراقي في تخريج الإحياء (١/ ١٧٩): حديث الحجر يمين الله في الأرض، الحاكم وصححه من حديث عبد الله بن عمرو اه.

ورواه أيضاً ابن خزيمة في صحيحه (٤/ ٢٢) والطبراني في المعجم الأوسط (١٧٨/١). من طبعة دار الحرمين، و (٢٣٧/١) من طبعة الطحان.

وقال الطبراني: لم يروه عن عطاء عن عبد الله بن عمرو إلا عبد الله بن المؤمل الد. وانظر مجمع البحرين في زوائد المعجمين (٣/ ٢٣٣).

ج ١ ـ عن أنس:

رواه الديلمي في الفردوس (٢/ ١٥٩).

وروي موقوفاً أيضاً من طريق ابن عباس.

فقد رواه ابن قتيبة في غريب الحديث (٩٦/٢)، والأزرقي في تاريخ مكة (٣٧٤/١)، وقال البوصيري في إتحاف المهرة (٤/ ٧٥): رواه محمد بن يحيى بن أبي عمر موقوفاً بإسناد صحيح اهـ.

وقال الحافظ ابن حجر في المطالب العالية من النسخة المسندة (٣٧/٢) هذا موقوف صحيح اه.

وفي حاشية النسخة المجردة من الإسناد (١/ ٣٤٠) قال: هذا موقوف جيد اه. وعزاه العجلوني في كشف الخفاء (٣٤٩/١) إلى القضاعي والحارث ابن أبي أسامة ولم أره في بغية الباحث ولا الإتحاف ولا المطالب.

وقد صحح الحديث موقوفاً السخاوي كما نقله عنه ابن الديبع في تمييز الطيب من الخبيث ص٧٧.

وقال العجلوني: الحديث له شواهد فهو حديث حسن وإن كان ضعيفاً بحسب أصله ومثله مما لا مجال للرأي فيه اهـ.

والخلاصة: أن الحديث صحح موقوفاً ومثله لا مجال للرأي فيه.

وأما مرفوعاً فقد اختلف فيه على أقوال:

١ - أنه صحيح كما نقله العراقي عن الحاكم وهو قول ابن خزيمة الأنه في صحيحه.
 ٢ - أنه حسن كما هو قول العجلوني.

٣ ـ أنه باطل وبه قال ابن الجوزي وابن العربي.

وعلى هذا فلا حاجة للخوض في معناه.

لكن قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والمشهور يعني في هذا الأثر إنّما هو عن ابن عبّاس قال: «الْحَجَر الأَسْوَدُ يَمِينُ الله في الأَرْضِ فَمَنْ صَافَحَهُ وَقَبّلَهُ فَكَأَنّمَا صَافَحَ الله وَقبّلَ يَمِينه (١) ومن تدبّر اللفظ المنقول تبيّن له أنه لا إشكال فيه فإنه قال: «يَمِين الله في الأرض» ولم يطلق (٢) فيقول: «يَمِين الله وحكم اللفظ المقيد يخالف حكم المطلق ثم قال: «فمن صافحه وقبّله فكأنّما صافح الله وقبّل يَمِينه» وهذا صريح في أنّ المُصَافِح لم يُصافح يَمين الله أصلاً، ولكن شبه بمن يُصَافح الله فأوّل الحديث وآخره يبيّن أن الحجر ليس من صفات الله تعالى كما هو معلوم عند كل عاقل) اهد. وص(٣٩٨) مجموع الفتاوى.



٤ ـ أن إسناده لا يثبت وهو قول ابن تيمية.

٥ ـ أنه موضوع وهو قول خلدون الأحدب.

٦ ـ أنه ضعيف وهو قول الألباني في السلسلة الضعيفة (١/٢٥٧).

وقال الهيشمي في المجمع (٣/ ٢٤٥): وفيه عبد الله بن المؤمل وثقة ابن حبان وقال: يخطئ وفيه كلام وبقية رجاله رجال الصحيح اهـ.

وانظر الكلام على الحديث في:

حاشية الصباغ على الأسرار المرفوعة لملا على قاري ص١٣٤.

وأسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب لمحمد الحوت ص١٧٠.

<sup>(</sup>١) سبق أن ذكرنا ذلك ومن صححه، وانظر الفتاوي (٩/ ٣٩٨).

 <sup>(</sup>٢) وقد أطلق في حديث آخر من رواية عبد الله بن عمرو وقد رواه الحاكم وابن خزيمة
 كما سبق ولفظ الحديث عند ابن خزيمة:

ثنا الحسن الزعفراني، ثنا سعيد بن سليمان، ثنا عبد الله بن المؤمل، سمعت عطاء، يحدث عن عبد الله بن عمرو:

أن رسول الله ﷺ قال: «يأتي الركن يوم القيامة أعظم من أبى قبيس له لسان وشفتان، يتكلم عن من استلمه بالنية، وهو يمين الله التي يصافح بها خلقه؛ اهـ.

ولا شك أنه مع الاطلاق لا يدل على أن الحجر صفة لله فهو من المضاف المنفصل عنه كالبيت والناقة فيكون مخلوقاً، أو يحمل المطلق على المقيد.

#### ملحق المثال الأول

ذكرنا أننا سننقل نص كلام الحافظ ابن رجب في ترجمة ابن الفاعوس وهذا نص كلامه:

وقال: كان أبو القاسم بن السمرقندي يقول: إن أبا بكر بن الخاصبة كان يسمى ابن الفاعوس الحجري لأنه كان يقول: الحجر الأسود يمين الله حقيقة. قلت: إن صح عن ابن الفاعوس أنه كان يقول: الحجر الأسود يمين الله حقيقة فأصل ذلك: أن طائفة من أصحابنا وغيرهم نفوا وقوع المجاز في القرآن ولكن لا يعلم منهم من نفى المجاز في اللغة (۱) كقول أبي إسحاق الإسفرايني ولكن قد يسمع بعض صالحيهم إنكار المجاز في القرآن فيعتقد إنكاره مطلقاً ويؤيد ذلك: أن المتبادر إلى فهم أكثر الناس من لفظ الحقيقة والمجاز: المعانى والحقائق دون الألفاظ.

فإذا قيل: إن هذا مجاز فهموا أنه ليس تحته معنى ولا له حقيقة فينكرون ذلك وينفرون منه ومن أنكر المجاز من العلماء فقد ينكر إطلاق اسم المجاز لئلا يوهم هذا المعنى الفاسد ويصير ذريعة لمن يريد جحد حقائق الكتاب والسنة ومدلولاتهما.

ويقول: غالب من تكلم بالحقيقة والمجاز هم المعتزلة ونحوهم من أهل البدع وتطرقوا بذلك إلى تحريف الكلم عن مواضعه فيمنع من التسمية بالمجاز ويجعل جميع الألفاظ حقائق، ويقول: اللفظ إن دل بنفسه فهو حقيقة لذلك المعنى وإن دل بقرينة فدلالته بالقرينة حقيقة للمعنى الآخر فهو حقيقة في الحالين.

<sup>(</sup>١) سبق التعليق على هذا الكلام.

وقيل يمينه يراد به مع هذه القرائن المحتفة به - محل الاستلام والتقبيل - وهو حقيقة في هذا المعنى في هذه الصورة وليس فيه ما يوهم الصفة الذاتية أصلاً بل دلالته على معناه الخاص قطعية لا تحتمل النقيض بوجه ولا تحتاج إلى تأويل ولا غيره.

وإذا قيل: فابن الفاعوس لم يكن من أهل هذا الشأن ـ أعني: البحث عن مدلولات الألفاظ؟.

قيل: ولا ابن الخاضبة كان من أهله وإن كان محدثاً وإنما سمع من ابن الفاعوس، أو بلغه عنه إنكار أن يكون هذا مجازاً، لما سمعه من إنكار لفظ المجاز فحمله السامع لقصوره أو لهواه على أنه إذا كان حقيقة لزم أن يكون هو يد الرب على التي هي صفته وهذا باطل والله أعلم.





## المثال الثاني(١)

## قلوب العباد بين أصبعين (٢) من أصابع الرحمن

والجواب: أن هذا الحديث صحيح رواه مسلم (٣) في الباب النَّاني «من كتاب القدر» عن عبد الله بن عمرو بن العاص أنه سمع النبي على يقول: «إِنَّ قُلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلُهَا بَيْنِ أَصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ كَقَلْبٍ وَاحِد يصرفه حَيثُ يَشَاءُ» ثم قال رسول الله على: «اللهم مصرف القلوب صرف قلوبنا على طاعتك». وقد أخذ السَّلف أهل السَّنة بظاهر الحديث (٤) وقالوا: إِنَّ لله تَعَالَى

<sup>(</sup>١) هذا هو المثال الثاني الذي أورده أهل التعظيل على أهل السنة بأنهم أولوا ظاهر هذا الحديث فقالوا:

أ ـ ان ظاهر هذا الحديث أن قلوب بني آدم بين أصابع الرحمن فيلزم منه المباشرة والمماسة وأن تكون أصابع الله داخل أجوافنا وهذا معنى فاسد فيكون غير مراد.
 ب ـ ظاهر الحديث أن لله أصابع حقيقية والأصابع جوارح وهذا معنى فاسد فيكون غير مراد وسوف يرد المؤلف على زعمهم هذا.

<sup>(</sup>٢) قال المؤلف: أصبع: مثلث الهمزة والباء ففيه تسع لغات والعاشرة أصبوع كما قبل: وهمرزاً نسمالة ثبلث وثبالثه التسع في أصبع واختم بأصبوع أصبوع بضم الهمزة.

وانظر الغرر المثلثة والدرر المبئثة للفيروز آبادي ص٢٦٦. انظر شرح مسلم للنووي (١٦/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) ظن شراح هذا الحديث أن ظاهر الأصبع الجارحة وهي على الله محال إذ لو كانت جارحة وأعضاء لكان كل جزء منه مفتقراً إلى الآخر فتكون جملته محتاجة وذلك يناقض الألوهية وحكوا أن فيها مذهبين:

الأول: التفويض.

الثاني: التأويل بحسب ما يليق.

قال القرطبي في المفهم (٦/ ٦٧٢):

وقد تأول بعض أثمتنا هذا الحديث فقال: هذا استعارة جارية مجرى قولهم: قلان في ا

أَصَابِع حقيقة نثبتها له كما أثبتها له رَسُول الله و لا يلزم من كون قلوب بني آدم بين أصبعين منها أن تكون مُمَاسة لها حتى يُقال: إن الحديث مُوهم للحلول فيجب صَرْفه عن ظاهره. فهذا السَّحاب مُسَخَّر بين السَّماء والأرض، وهو لا يمس السَّماء ولا الأرض، ويقال: بدر بين مكة والمدينة مع تَبَاعُد ما بينها وبينهما (۱) فقلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن حقيقة ولا يلزم من ذلك مُمَاسَة ولاحلول (۱).

النووي (١٦/ ٢٠٤)، الأبي والسنوسي (٨٨/٧)، والديباج للسيوطي (٦/ ١٨).

(۱) وقد رد المؤلف على أقوالهم بأنه لا يلزم من إثبات الأصبع ما ذكروه. ويقال: سترة المصلي بين يديه وليست مباشرة له ولا مماسة له. فإذا كانت البينية لا تستلزم المباشرة والمماسة فيما بين المخلوقات فكيف بالبينية فيما بين المخلوق والخالق الذي وسع كرسيه السموات والأرض وهو بكل شيء محيط.

وقد دل السمع والعقل على أن الله تعالى بائن من خلقه ولا يحل في شيء من خلقه ولا يحل فيه شيء من خلقه وأجمع السلف على ذلك وهذا هو الوجه الأول.

ونقول على الوجه الثاني: إن ثبوت الأصابع الحقيقية لله تعالى لا يستلزم معنى فاسداً وحينتني يكون مراداً قطعاً فإن لله تعالى أصابع حقيقية تليق به ولا تماثل أصابع المخلوقين وفي صحيح البخاري ومسلم عن عبد الله بن مسعود فلله قال: فجاء حبر من الأحبار إلى رسول الله فلله فقال: يا محمد إنا نجد أن الله يجعل السموات على إصبع والأرضين على إصبع والشجر على إصبع والماء والثرى على إصبع وسائر المخلائق على إصبع فيقول: أنا الملك فضحك النبي و حتى بدت نواجذه تصديقاً لقول الحبر ثم قرأ رسول الله على:

﴿ وَمَا قَدَرُوا ۗ اللَّهَ حَقَّ مَدَّدِهِ. وَالْأَرْضُ جَمِيمًا فَبَضَتُهُمْ يَوْمَ الْقِيَدَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطْوِيَنَتُ بِيَمِيدِنِهِ. سُبْحَنَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ عذا لفظ البخاري في تفسير سورة الزمر.

فأي معنى فاسد يلزم من ظاهر النص حتى يقال إنه غير مراد؟

(٢) قال شيخ الإسلام في التدمرية ص٧٣:

كفي وفي قبضتي يراد به: أنه متمكن من التصرف فيه والتصريف له كيف شاء، وأمكن من ذلك في المعنى مع إفادة التيسير أن يقال: فلان بين إصبعي أصرفه كيف شت يعني: أن التصرف متيسر عليه غير متعذر وقال بعضهم: يحتمل أن يريد بالإصبع هنا النعمة وحكى أنه يقال: لفلان عندي إصبع حسنة أي نعمة كما قيل في اليد فإن قيل: فلأي شيء ثنى الإصبع ونعمه كثيرة لا تحصى؟ قلنا لأن النعم وإن كانت كذلك فهي قسمان نفع ودفع فكأنه قال: قلوب بني آدم بين أن يصرف الله عنها ضراً وبين أن يوصل إليها نفعاً اه. وانظر شروح مسلم لكل من:

# المثال ٣

#### المثال الثالث

## إِنِّي أَجِدُ نَفَسَ الرَّحمن مِن قِبل اليمن

والجواب: أنَّ هذا الحديث رواه الإمام أحمد في المسند (١) من حديث أبي هريرة وَلَّ قال: قال النبي الله الآلا إنَّ الإيمان يَمَانُ وَالْحِكْمَةُ يَمَانِيَةٌ وَأَجِدُ نَفَسَ رَبِكُمْ مِن قِبَلِ اليمن، قال في مجمع الزوائد (٢): رجاله رجال الصحيح غير شبيب (٣) وهو ثقة قلت: وكذا قال في التقريب (٤) عن شبيب: ثقة من الثالثة وقد روى البخاري نحوه في التاريخ الكبير (٥).

وهذا الحديث على ظاهره. والنَّفَس فيه اسم مصدر(٦) نَفَّسَ يُنفِّس

وأما قوله: (قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن) فإنه ليس في ظاهره أن القلب متصل بالأصابع ولامماس لها ولا أنها في جوفه ولا في قول القاتل: هذا بين يدي ما يقتضي مباشرته ليديه وإذا قيل:

<sup>﴿</sup> وَالنَّكَابِ النُّسَكِّمِ بَيْنَ النَّسَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾.

لم يقتض أن يكون معاماً للسماء والأرض اهـ.

<sup>.(0£1/</sup>Y) (1)

<sup>(</sup>٢) للهيشمي (١٠/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) أي شبيب بن نعيم أبي روح

<sup>(</sup>٤) لابن حجر (٣٤٦/١) وقال: أخطأ من عده في الصحابة اهـ.

<sup>(</sup>٥) انظر التاريخ الكبير (٤/ ٢٣١).

وانظر ترجمته في تهذيب الكمال للمزي (١٣/ ٣٧١) وتهذيب التهذيب لابن حجر (٩/٤). والمحديث الذي ذكره المؤلف رواه أيضاً الطبراني في المعجم الكبير (٧/٥٠) من حديث سلمة بن نفيل، ورواه البزار في مسنده (٩/ ١٥٠) وقال: وهذا الحديث لا نعلم أحداً يرويه بهذه الألفاظ إلا سلمة بن نفيل وهذا أحسن طريقاً يروى في ذلك عن سلمة ورجاله معروفون من أهل الشام مشهورون إلا إبراهيم بن سليمان الأفطس اه. وانظر ترجمة سلمة في الإصابة (٣/ ١٣٠)، وتهذيب الكمال للمزي (٢١/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) اسم المصدر اصطلاحاً هو: اسم مساو للمصدر في الدلالة على المعنى المجرد دون=

تَنْفِيْساً مثل فَرَّجَ يُفَرِّج تَفْرِيجاً وفَرَجاً هكذا قال أهل اللغة كما في النهاية (۱) والقاموس (۲) ومقاييس اللغة: (النفس كل شيء يفرج به عن مكروب) فيكون معنى الحديث أن تنفيس الله تعالى عن المؤمنين يكون من أهل اليمن. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (وهؤلاء هم الذين قاتلوا أهل الرَّدة وفتحوا الأمصار فبهم نفس الرحمن عن المؤمنين الكُرُبَات) اه. ص (٣٩٨) ج(٦) مجموع فتاوى شيخ الإسلام لابن قاسم.



تقيد بزمان ولكنه يخالفه بنقص بعض حروفه لفظاً وتقديراً دون تعويض مثل: الفعل «أعطى» مصدره الأصلي: «إعطاء» فإذا قلنا «عطاء» كان مساوياً للفظ «إعطاء» وينقض عنه الهمزة في أوله دون أن يعوض منها بشيء لفظاً وتقديراً فإن كان النقص في اللفظ فقط دون التقدير فاللفظ مصدر وليس باسم مصدر مثل «قاتل قتالاً» والأصل: قيتالاً خلا اللفظ «قتالاً» من «الياء» ولكنها مقدرة وإن خلا الحرف لفظاً وعوض منه بشيء فهو مصدر وليس باسم مصدر فتقول في: «وعد» المصدر الأصلي «وعداً» أو «عدة» فقد حذفت «الواو» وعوض منها بالتاء المربوطة في الآخر فالمصدر الذي حذف منه حرف ولم يعوض منه بشيء يسمى: اسم مصدر مثل: «كلاماً» وتكلماً اهد.

<sup>(</sup>١) النهاية لابن الأثير (٩٣/٥).

<sup>(</sup>٢) للفيروز آبادي ص٧٤٥، وشرح القاموس للزبيدي (٢٥٩/٤).

<sup>(</sup>٣) لابن فارس (٥/٤٦٠).

المثال ٤

#### المثال الرابع

قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَسْتَوَىٰ إِلَى أَلْسَكُمْ آهِ ﴾ [البقرة: ٢٩].

والجواب: أنَّ لأهل السُّنة في تفسيرها قولين:

أحدهما: أنها بمعنى: ارتفع إلى السماء. وهو الذي رجَّحه ابن جرير (١) قال في تفسيره بعد أن ذكر الخلاف: (وأولى المعاني بقول الله جلَّ ثَنَاؤُه: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى السَّكَآءِ فَسَوَّنَهُنَ ﴾ [البقرة: ٢٩] علا عليهن وارتفع فلبَّرهن بقدرته وخلقهن سبع سموات) اهـ.

وذكره البغوي في تفسيره (٢) قول ابن عبَّاس (٢) وأكثر مفسري السلف،

<sup>(</sup>١) في تفسيره (١/ ١٩٢) وقال:

والعجب ممن أنكر المعنى المفهوم من كلام العرب في تأويل قول الله: ﴿ثُمَّ السَّوَىٰ اللهَ اللهِ الذي هو بمعنى العلو والارتفاع هرباً عند نفسه من أن يلزمه بزعمه إذا تأوله بمعناه المفهوم كذلك أن يكون إنما علا وارتفع بعد أن كان تحتها إلى أن تأوله بالمجهول من تأويله المستنكر ثم لم ينج مما هرب منه، فيقال له: زعمت أن تأويل قوله ﴿أَسْتَوَىٰ : أقبل افكان مدبراً عن السماء فأقبل إليها؟ فإن زعم أن ذلك ليس بإقبال فعل ولكنه إقبال تدبير. قيل له: فكذلك فقل: علا عليها علو ملك وسلطان لا علو انتقال وزوال ثم لن يقول في شيء من ذلك قولاً إلا ألزم في الآخر مثله اه. وقال السمين في الدر المصون (١/ ١٧١) إن من معاني استوى: علا وارتفع، واستشهد بقول الشافعي:

فأوردتهم ماء بفيفاء قفرة وقد حلق النجم اليماني فاستوى وكذا قال القرطبي في تفسيره (١/ ٢٥٤).

واختار هذا القول الربيع بن أنس كما حكاه أبو حيان في البحر المحيط (١/ ٢٨٠) وقدم هذا القول ابن عطية في تفسيره (٢٢٣/١). والثعالبي في الجواهر (٥٨/١) والآلوسي في تفسيره (١/ ٢١٥).

<sup>.(04/1) (</sup>Y)

 <sup>(</sup>٣) وضعف هذا النقل القرطبي في تفسيره (١/ ٢٥٤) وما هو بضعيف فقد نقله جمع كثير وانظر الوسيط للواحدي (١/ ١١٢).

وذلك تمسَّكاً بظاهر لفظ «استوى» وتفويضاً لعلم كيفية هذا الارتفاع إلى الله على.

القول الثاني: أن الاستواء هنا بمعنى القصد التّام. وإلى هذا القول ذهب ابن كثير في تفسير سورة البقرة (١) والبغوي في تفسير سورة فصلت (٢) قال ابن كثير: (أي قصد إلى السّماء والاستواء ههنا ضمن معنى القصد والإقبال لأنه عُدِّي بإلى) قال البغوي: (أي عَمَدَ إلى خلق السّماء).

وهذا القول ليس صَرْفاً للكلام عن ظاهره؛ وذلك لأنَّ الفعل «استوى» اقترن بحرف يدلُّ على الغاية والانتهاء (٣) فانتقل إلى معنى يُناسب الحرف المُقْتَرن به. ألا ترى إلى قوله تَعَالَى : ﴿عَنِنَا يَثْرَبُ بَهَا عِبَادُ اللهِ ﴾ [الإنسان: ٦] حيث كان معناها: يروي بها (٤) عباد الله لأنَّ الفعل «يشرب» اقترن بالباء

الجنى الداني في حروف المعاني للمرادي ص٣٨٥.

وموسوعة الحروف د. إميل يعقوب ص١٠٦.

وحروف المعاني للزجاجي ص٦٥ وص ٧٩.

ورصف المباني في شرح حروف المعاني للمالقي ص١٦٦ ومغني اللبيب لابن هشام (١/ ٧٤) ومختصره للشيخ ابن عثيمين ص٢٤ وحاشية الدسوقي على مغنى اللبيب (١/ ٧٩).

(٤) ما ذكره المؤلف هو أحد الأقوال في المسألة وفيها أقوال أخرى هي:

أ ـ أنها زائدة وهي بمنزلة يشربها واختار هذا القول ابن عطية في تفسيره (١٥/ ٢٣٥). ب ـ أن الباء للتمدية بمعنى الاتصاف وضمن يشرب معنى يروى فعدى بها كما في تفسير الآلوسي (٢٩/ ١٧٤) واختار هذا القول المؤلف.

ج ـ وقيل بمعنى (من) التبعيضية والمعنى يشرب منها عباد الله وهذا اختيار الأصمعي=

<sup>.(1+1/1) (1)</sup> 

<sup>(1+4/8) (4).</sup> 

واختار هذا القول جمع من المفسرين منهم:

السمين الحلبي (١/ ١٧٢)، والنسفي (١/ ٧٦) والخازن (١/ ٣٤)، وصديق حسن خان (١/ ١٣٤)، وابن الجوزي (١/ ٥٨).

وانظر الأقوال الأخرى التي خالفت منهج السلف في:

تغسير الرازي (١٤٣/١)، والبحر المحيط لأبي حيان (١/ ٢٨٠) وبحر العلوم للسمرقنذي (١٠٦/١) والسراج المنير للشربيني (١/ ٤٣) وحاشية محيي الدين زاده على البيضاوي (١/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) وهو حرف (إلى) وانظر الكلام عليه في:

فانتقل إلى معنى يُنَاسبها وهو يروي. فالفعل يضمن (١) معنى يُنَاسب معنى الحرف المتعلق به ليلتئم الكلام.

•

كما في تفسير الطاهر بن عاشور (٢٩/ ٣٨١).
 وفي المسألة أقوال أخرى، انظر:

الجمل (١٨٦/٨) البحر المحيط (٨/ ٨٣٧)، حاشية شيخ محي الدين زاده على البيضاوي (٤٤٠/٦)، زاد المسير (٨/ ٤٣٠)، الدر العصون (٦/ ٤٤٠).

التقيمن،

لغة: مصدر تضمن الشيء: التزمه وغرمه. واصطلاحاً: إعطاء اللفظ معنى لفظ آخر وحكمه ويسمى أيضاً:

التضمن النحوي ويقم التُضمين في أبواب منها.

في باب حروف المعاني وذلك يكون في أن يؤدي الحرف معنى آخر مثل: «كتبت بالقلم» «الباء» معناها الاستعانة بالقلم ومثل قوله تعالى: ﴿ ذَهَبَ اللهُ يُورِفِمُ حملت الباء معنى التعدية فتعدى بواسطتها الفعل «ذهب» إلى مفعول به والتقدير: أذهب الله نورهم ومثل: «بعتك الريت رطلاً بعشرين درهماً» فقد أدت «الباء» معنى التعويض أو التسعير ومثل: أمسكت بيد الأعمى فقد أدت «الباء» معنى الإلصاق ومثل قوله تعالى: ﴿ مَنَ يَثَرُتُ مِنَا عِبُدُ اللَّهِ ﴾ فقد أدت «الباء» معنى التبعيض أي: منها أو يروى على الخلاف الذي سبق.

انظر المعجم المفصل في النحو د. عزيزة فوال.

المثال 1 \_ 0

## المثال الخامس والسادس(١)

قوله تعالى في سورة الحديد: ﴿وَهُوَ مَعَكُّرُ أَيْنَ مَا كُشُتُمُ ﴾ [الحديد: ٤] وقوله في سورة السجادلة: ﴿وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ﴾ [المجادلة: ٧].

والجواب: أنَّ الكلام في هاتين الآيتين حقَّ على حقيقته وظاهره. ولكن ما حقيقته وظاهره؟

هل يُقَال: إِنَّ ظاهره وحقيقته أنَّ الله تَعَالَى مع خلقه معية تقتضي أَنْ يكون مختلطاً بهم أَوْ حالاً في أَمْكِنَتهم؟.

أو يُقَال: إِنَّ ظاهره وحقيقته أَنَّ الله تَعَالَى مع خلقه معيَّة تَقْتَضِي أَن يَكُون مُجِيطاً بهم علماً وقدرة وسَمْعاً وَبَصَراً وتَدْبِيراً وسُلطَاناً وغير ذلك من معاني ربوبيته مع علوه على عرشه فوق جميع خلقه؟.

ولا ريب أنَّ القول الأوَّل لا يَقْتَضِيه السَّياق ولا يدلُّ عليه بوجه من الوُجوه وذلك لأنَّ المعية هنا أُضِيفت إلى الله على، وهو أعظم وأجل من أن يُحِيط به شيء من مخلوقاته. ولأنَّ المعية في اللَّغة العربية التي نزل بها القرآن لا تسلتزم الاختلاط أو المُصَاحبة في المكان وإِنَّما تَدُلُّ على مُطْلق مُصَاحبة ثمَّ تفسر في كل موضع بِحَسْبه (٢).

<sup>(</sup>١) مراده ذكر آيتين وليس مثالين متغايرين.

<sup>(</sup>٢) قال الراغب في المفردات (٢٠٨/٢):

وتفسير معية الله تعالى لِخُلقِه بما يَقتضي الحُلول والاختلاط باطل من وجوه:

الأول: أنَّه مُخالف لإجماع السَّلف، فما فَسَّرها أَحَدُّ منهم بذلك بل كانوا مجمعين على إِنْكَارِه (١٠).

الثاني: أنَّه مُنَافِ لعلو الله تَعَالَى الثابت بالكتاب والسَّنة والعقل والفطرة وإجماع السَّلف، وما كان مُنَافياً لما ثبت بدليل كان باطلاً بما ثبت به ذلك المُنَافي. وعلى هذا: فيكون تَفْسير مَعِيَّة الله لخلقه بالحُلُول والاختلاط باطلاً بالكتاب والسَّنة والعقل والفطرة وإجماع السَّلف.

وقوله: ﴿ وَهُو مَمَكُمُ أَيْنَ مَا كُمُنُمُ ﴾ [الحديد: ٤] وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ السَّدِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٤] وقوله عن موسى: ﴿ إِنَّ مَعَى رَبِّي ﴾ [البقرة: ١٩٤] وقوله عن موسى: ﴿ إِنَّ مَعَى رَبِّي ﴾ [الشعراء: ٢٦] اهـ.

وقال السمين في عمدة الحفاظ (٤/ ١١٥): ﴿وَاللَّهُ مَعَ الصَّكِينَ ﴾ ونحوه فالمراد الصحبة بالمعونة والإثبات اه.

وأطلق أئمة اللغة العربية على أن المراد من المعية الصحبة ثم يفسر في كل موضوع بحسبه ويراجع في ذلك:

الجوهري في الصحاح (٣/ ١٢٨٦)، وابن سيدة في المحكم (١/ ٥٥) وابن منظور في اللسان (١٤٤/١٣) والفيروز آبادي في المحيط ص٩٨٧، وشرحه للزبيدي (٥/ ٥١٤).

<sup>(</sup>١) وقد أجمع المفسرون على أن المراد بذلك العلم والقدرة أو الحراسة والحفظ ولم يقل أحد أن الله معنا بذاته.

قال الطبري في تفسيره (١٤/١٤): هو فوق العرش وعلمه معهم اه. وللنظر في أقوال المفسرين يرجع إلى:

النسفي (٣/ ٤٤٧)، وأبي حيان (٨/ ٢١٧) والرازي (٢٩/ ١٨٧)، وابن كثير (٦/ ٩٨) والنسفي (٢/ ٤٤٧)، وابن الجوزي والخازن (٢٠ / ٢٤٧)، وابن عاشور (٣٦٤/٢٧)، والشربيني (٢/ ٢٥١)، والبخوي (٤/ ٢٩٤)، والماوردي (٥/ ٤٧٠) والآلوسي (١٦٨/٢٧)، والبخوي (٤/ ٢٩٤)، والجمل على والثمالين (٣/ ٢٩٣)، والجمل على الجلالين (١٤٥٤)، والقرطبي (١٢١/ ٢٩٠)، والشهاب على البيضاوي (١٢١/١)، وصديق حسن خان (١٤/ ١٩٠).

وقال ابن عطية في تفسيره (٢٨٦/١٥)، أن الأمة أجمعت على هذا التأويل اه. ولا يخفى إن كان مراده من التأويل هنا صرف اللفظ عن ظاهره وهو أن يكون الله معنا بذاته فلا شك أن هذا ليس ظاهراً وقد سبق أن الظاهر هو ما يتبادر إلى الذهن وهو يختلف بحسب السياق، وإن كان مراده بالتأويل التفسير فهذا حق.

الثالث: أنَّه مُستلزم للوازم باطلة لا تَلِيقُ بالله ﷺ. ولا يمكن لمن عرف الله تَعَالَى حق قدَّره وعرف مدْلُول المعيّة في اللغة العربية التي نَزَلَ بها القرآن أن يقول: إن حقيقة معيّة الله لخلقة تَقْتَضِي أن يكون مختلطاً بهم أو حالاً في أمكنتهم فضلاً عن أن تسلتزم ذلك ولا يقول ذلك إلَّا جاهلٌ باللغة جاهل بعظمة الرّب جلَّ وعلا.

فإذا تبيَّن بُطْلان هذا القول: تعيِّن أَنْ يكون الحق هو القول الثاني وهو: أَنَّ الله تَعَالَى مع خلقه معية تقتضي أَنْ يكون محيطاً بهم علماً وقدرة وسمعاً وبصراً وتدبيراً وسُلْطَاناً وغير ذلك مَمَّا تَقْتَضِيه رُبُوبيته مع عُلُوه على عرشه فوق جميع خلقه.

وهذا هو ظاهر الآيتين بلا ريب لأنّه مَا حَقَّ ولا يكون ظاهر الحق إلّا حقاً ولا يمكن أن يكون الباطل ظاهر القرآن أبداً. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص(١٠٣) ج(٥) من مجموع الفتاوى لابن القاسم: (ثمَّ هذه المعية تَخْتَلِفُ أحكامها بحسب المَوَارد فَلَمَّا قال: ﴿يَمَّلُمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا﴾ إلى قوله ﴿وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمُ الله المحيد: ٤] دلً ظاهر الخطاب على أنَّ حكم هذه المعية ومقتضاها: أنَّه مطلع عليكم شهيد عليكم ومهيمن عالم بكم، وهذا معنى قول السَّلف إنه معهم بعلمه (١) وهذا ظاهر الخطاب وحقيقته. وكذلك في قوله: ﴿مَا يَكُونُ مِن جَّوَى ثَلَنَةٍ وهذا ظاهر الخطاب وحقيقته. وكذلك في قوله: ﴿مَا يَكُونُ مِن جَّوَى ثَلَنَةٍ إِلَى قوله: ﴿مَا يَكُونُ مِن اللهُونَ المُونَا اللهُونَ اللهُونَ اللهُونَ اللهُونَ اللهُونَ اللهُونَ المُعَلِّ اللهُونَ اللهُ اللهُونَ الهُونَ اللهُونَ اللهُو

ولما قال النبي ﷺ لصاحبه في الغار: ﴿لَا يَحْسَرُنْ إِنَّ اللَّهُ مَمَنَاً﴾ [التوبة: ٤٠] كان هذا أيضاً حقاً على ظاهره ودلَّت الحال على أن حكم هذه المعية هنا معية الاطلاع والنصر والتأييد).

ثمَّ قال: (فلفظ المعية قد استعمل في الكتاب والسُّنة في مواضع

<sup>(</sup>١) كان هذا معنى قول السلف إنه معهم بعلمه لأنه إذا كان معلوماً أن الله تعالى معنا مع علوه لم يبق إلا أن يكون مقتضى هذه المعية أنه تعالى عالم بنا مطلع شهيد مهيمن لا أنه معنا بذاته في الأرض، قاله المؤلف.

يَقْتضي في كل موضع أموراً لا يَقْتَضِيها في الموضع الآخر فإمَّا أَنْ تختلف دلالتها بحسب المواضع أَوْ تَدُلُّ على قَدَرٍ مشترك بين جميع مواردها وإن امتاز كل موضع بخاصية فعلى التقديرين ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب عَن مختلطة بالخلق حتَّى يُقال قد صُرِفت عن ظاهرها) اه (١).

ويدلُّ على أنَّهُ ليس مُقْتَضَاها أَنْ تكون ذات الرب وَ لَكُ مُخْتَلِطةً بِالْخَلَق: أَنَّ الله تَعَالَى ذكرها في آية المجادلة بين ذكر عُمُوم عِلْمِه في أول الآية وآخرها فقال: ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي الشَّنَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن خَوَى ثَلَائَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكُثَرَ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَبْنَ مَا كَانُوا مُمَّ يُتَتَعُهُم بِمَا عِلُوا يَوْمَ الْقِينَدَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِ نَقَ عِلَمُهُ أَكُرُ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَبْنَ مَا كَانُوا مُمَّ يُنْتِعُهُم بِمَا عِلُوا يَوْمَ الْقِينَدَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِ نَقَ عِلمُهُ عَلَيْهُ فَي المحادلة: ٧] فيكون ظاهر الآية: أن مُقْتَضَى هذه المعيّة عِلْمُه عِلمُ ولا بعباده وأنَّه لا يَخْفَى عليه شيء من أعمالهم لا أنَّه سبحانه مُخْتَلِطٌ بهم ولا أنَّه مَعَهُم في الأرض.

أُمَّا في آية الحديد فقد ذكرها الله تَعَالَى مَسْبوقة بذكر استوائه على عرشه وعموم علمه متلوة ببيان أنَّه بصير بما يَعْمَلُ العباد فقال: ﴿ هُوَ الَّذِي وَمَا خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي مِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِيمُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللهُ بِمَا تَعْبَلُونَ بَعِيدٌ ﴿ فَيَ المَا اللهُ الل

فيكون ظاهر الآية: أن مُقْتَضَى هذه المعيَّة عِلْمُه بعباده وَبَصَرهُ بأعمالهم مع علوه عليهم واستوائه على عرشه لا أنه سبحانه مختلط بهم ولا أنه معهم في الأرض وإلَّا لكان آخر الآية مناقضاً لأولها الدال على علوه واستوائه على عرشه.

فإذا تبين ذلك: علمنا أن مقتضى كونه تعالى مع عباده أنه يعلم أحوالهم ويسمع أقوالهم ويرى أفعالهم ويدبر شؤونهم فيحيي ويميت ويغني ويفقر ويؤتي

<sup>(</sup>١) انظر شرح الواسطية لزيد بن فياض ص٢٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البيان لصديق حسن حان (٣٩٨/١٣).

الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء ويعز من يشاء ويذل من يشاء إلى غير ذلك مما تقتضيه ربوبيته وكمال سلطانه لا يحجبه عن خلقه شيء ومن كان هذا شأنه فهو مع خلقه حقيقة ولو كان فوقهم على عرشه حقيقة (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ص(١٤٢) ج(٣) من مجموع الفتاوى لابن قاسم في فصل الكلام على المعية قال: (وكل هذا الكلام الذي ذكره الله سبحانه من أنه فوق العرش وأنه معنا حق على حقيقة لا يحتاج إلى تحريف ولكن يصان عن الظنون الكاذبة) اه<sup>(٢)</sup>.

#### وسئل الشيخ ابن عثيمين:

فأجاب فضيلته بقوله: لا أعلم أحداً صرح بذلك لكن الذي يظهر أن الكلام فيها كغيرها من الصفات تفهم على حقيقتها مع تنزيه الله تعالى عما لا يليق به كما يفهم الاستواء والنزول وغيرهما ولهذا لم يتكلم الصحابة فيما أعلم بلفظ الذات في الاستواء والنزول أي لم يقولوا استوى على العرش بذاته أو ينزل إلى السماء الدنيا بذاته لأن ذلك مفهوم من اللفظ فإن الفعل أضيف إلى الله تعالى إما إلى الاسم الظاهر أو الضمير، فإذا أضيف إليه كان الأصل أن يراد به ذات الله على لكن لما حدث تحريف معنى الاستواء والنزول احتاجوا إلى توكيد الحقيقة بذكر الذات وكذلك لما حدث المقول بالحلول وشبه القاتلون به بآيات المعية بَين السلف بطلان تلبيسهم وأنه لا يراد بها أنه معهم بذاته مختلطاً بهم كما فهم أولئك الحلولية وأن المراد بها بيان إحاطته بالخلق علماً وذكروا العلم لأنه أهم الصفات متعلقاً ولأنها جاءت في سياقه.

والمهم أن هذه المسألة كغيرها من مسائل الصفات تجري على ظاهرها على ما يليق بالله في وما ورد عن السلف فإنه داخل في معناها لأنه من لوازمه واقتصروا عليه خوف المحذور وإلا فلا يخفى أن حقيقة المعية أوسع من العلم وأبلغ، ولظهور هذه المسألة وأنها لم تخرج عن نظائرها لم يكن فيها كلام عن الصحابة في اللهم إلا ما ذكر عن ابن عباس في ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره عنه، قال هو على العرش، وعلمه معهم، ثم اشتهر ذلك بين السلف حين انتشر تفسير الجهمية لها بالحلول.

<sup>(</sup>١) وقد سبق أن المعية في اللغة العربية لا تستلزم الاختلاط أو المصاحبة في المكان.

<sup>(</sup>٢) انظر شروح الواسطية على هذه الآية.

وقال في الفتوى الحموية ص(١٠٢ ـ ١٠٣) ج(٥) من المجموع المذكور:

(وجماع الأمر في ذلك: أن الكتاب والسنة يحصل منهما كمال الهدى والنور لمن تدبر كتاب الله وسنة نبيه وقصد اتباع الحق وأعرض عن تحريف الكلم عن مواضعه والإلحاد في أسماء الله وآياته ولا يحسب الحاسب أن شيئاً من ذلك يناقض بعضه بعضاً ألبته مثل أن يقول القائل: مافي الكتاب

فإن ابن القيم تتلَّلُهُ تعالَى قاله أخذاً بظاهر قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرَيبُ أَجِيبُ دَعَوَةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ قَيْسَتَجِبُوا لِى وَلِيُوْمِنُوا فِى لَمَلَهُمُ يَرْشُدُونَ ﴿ فَ فَ فَ فَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الله على الله على المحبب لدعوة الداعي الواجب اللي الله فهو القريب كذلك ولا يلزم من ذلك الحلول لأن الله تعالى ليس كمثله شيء في جميع صفاته فهو قريب في علوه.

وقد سبقه إلى مثل ذلك شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية تظله تعالى حيث قال في شرح النزول ص(٥٠٨) من مجموع الفتاوى:

(ولهذا لما ذكر الله سبحانه قربه من داعيه وعابديه قال: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَقِ فَإِنِّ قَلِيَ أَيْمِ مَعَ وَعَلَيْ أَيْمِ وَعَلَيْ أَيْمِ بَعْدَة القريب الذي يجيب دعوة الداع) إلى أن قال ص(٥١٠): (وأما قرب الرب قربا يقوم به بفعله القاتم بنفسه قهذا تنفيه الكلابية، ومن يمنع قيام الأفعال الاختيارية بذاته وأما السلف وأئمة الحديث والسنة فلا يمنعون ذلك، وكذلك كثير من أهل الكلام) اه.

ملاحظة: نقلنا فتوى الشيخ زيادة على موطن الشاهد لأن الباقي من الفتوى سيأتي في الأمثلة.

وأما سؤالكم عن الحديث القدسي؛ قما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه فأنت ترى أن الله تعالى ذكر في الحديث عبداً ومعبوداً ومتقرباً ومتقرباً إليه، ومحباً ومحبوباً وسائلاً ومسئولاً ومعطياً ومعطى ومستعيذاً ومستعاذاً به ومعيذاً ومعاذاً فالحديث يدل على اثنين متباينين كل واحد منهما غير الآخر فإذا كان كذلك لم يكن ظاهر قوله كنت سمعه وبصره ويده ورجله أن الخالق يكون جزءاً من المخلوق أو وصفاً فيه، تعالى الله عن ذلك وإنما ظاهره وحقيقته أن الله تعالى يسدد هذا العبد في سمعه وبصره وبطشه ومشيه فيكون سمعه لله تعالى إخلاصاً وبه استعانة وفيه شرعاً واتباعاً وهكذا بصره وبطشه ومشيه وأما سؤالكم عن قول ابن القيم في الصواعق (مختصرها) فهو قريب من المحسنين بذاته ورحمته فهل يصح؟ وهل سبقه أحد في ذلك؟

والسنة من أن الله فوق العرش يخالفه الظاهر من قوله تعالى: ﴿وَهُوَ مَعَكُرُ ﴾ وقوله ﷺ: ﴿إِذَا قَامِ أَحدكم إلى الصلاة فإن الله قبل وجهه (١) ونحو ذلك . . . فإن هذا غلط وذلك أن الله معنا حقيقة وهو فوق العرش حقيقة كما جمع الله بينهما في قوله ﷺ: ﴿هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ مَا يَعْرُجُ فِياً عَمْرُ مَا يَعْرُجُ فِياً وَمَا يَعْرُجُ فِياً وَمَا يَعْرُجُ فِياً وَمُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْمُ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَهِيدً ﴿ إِلَى الحديد: ١٤].

فأخبر أنه فوق العرش يعلم كل شيء وهو معنا أينما كنا كما قال النبي على في حديث الأوعال(٢): «والله فوق العرش وهو يعلم ما أنتم عليه (٣) أه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري كما في طبعة في الفتح (١/٣٠٧) ومسلم كما في طبعة شرح النووي (٥/ ٣٨).

<sup>(</sup>٢) الأوعال: جمع وعل: وهو تيس الجبل وأراد بالأوعال: الأشراف والرؤوس شبههم بها لأنها تأوي إلى شعف الجبال، ومنه قول أبي هريرة: لا تقوم الساعة حتى تعلو التحوت وتهلك الوعول قيل وما التحوت؟ قال: سفول الرجال وأهل البيوت الغامضة والوعول: أهل البيوت الصالحة أه. من حاشية الحموية للتويجري ص٢٢١.

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث المعروف بحديث «الأوعال» قد كثر الكلام حوله وأخرجه الأثمة في دواوينهم ونصه: عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب في قال: كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله في فمرت سحابة فنظر إليها فقال: «ما تسمون هذه؟» قالوا: السحاب. قال: «المزن» قالوا: والمزن قال: «والعنان» قالوا: والعنان قالوا: والعنان قالوا: لا ندري. قال: «إن بعد قال: «هل ما تدرون ما بعد ما بين السماء والأرض؟» قالوا: لا ندري. قال: «إن بعد ما بينهما إما واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة ثم السماء فوقها كذلك» حتى عدد سبع سموات: «ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء ثم فلى فوق فرق ذلك ثمانية أوعال، بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء وسماء ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك).

الحديث رواه أبو داود (٩٣/٥) رقم ٤٧٢٣، كتاب السنة، باب في الجهمية. وهذا لفظه.

\_ والترمذي (٤/٤/٥) رقم (٣٣٢) كتاب التفسير، باب تفسير سورة الحاقة وقال هذا حديث حسن غريب.

ـ وابن ماجه (١٩/١) رقم ١٩٣، المقدمة، باب فيما أنكرت الجهمية.

\_ وأحمد (۲۰۲/ ـ ۲۰۷).

واعلم أن تفسير المعية بظاهرها على الحقيقة اللائقة بالله تعالى لا يناقض ما ثبت من علو الله تعالى بذاته على عرشه.

وذلك من وجوه ثلاثة:

الأول: أن الله تعالى جمع بينهما لنفسه في كتابه المبين المنزه عن التناقض وما جمع الله بينهما في كتابه فلا تناقض بينهما.

وكل شيء في القرآن تظن فيه التناقض فيما يبدو لك فتدبره حتى يتبين لَكُ لَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ ٱللَّهِ الْوَجَدُوا فِيهِ

أبي ثور، وعمرو بن ثابت بن أبي المقدم عن سماك بن حرب، ولم يحتج الشيخان بواحد منهم، وقد ذكرت حديث شعيب بن خالد إذ هو أقربهم إلى الاحتجاج به إهـ. ـ والبيهقي في ﴿الأسماءُ والصفات؛ (٢/ ١٤٢).

ـ وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٢٥٤) رقم ٥٧٨.

ـ وابن أبي شيبة في كتأب «العرش» ص٥٥.

\_ ورواه ابن خزيمة في الالتوحيد؛ (١/ ٣٣٤).

ـ والدارمي في ﴿الرد على الجهمية؛ ص٢٤.

ـ والآجري في «الشريعة؛ ص٢٩٢.

واللالكائي في: اعتقاد أهل السنة (٣/ ٣٩٠) رقم ٦٥١.

والحاكم في المستدرك؛ (٢/ ٧٨٧، ٢٨٠) وقال: هذا حديث على شروط مسلم ولم يخرجاه، وقد أسند هذا الحديث إلى رسول الله ﷺ شعيب بن خالد الرازي، والوليد بن

ـ والعقيلي في االضعفاءًا (٢/ ١٨٤).

ـ وابن عبد البر في «التمهيد» (٧/ ١٤٠).

ـ والحافظ أبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢/٢).

ـ والمزي في اتهذيب الكمال؛ (٢١٩/٢).

ـ وابن الجوزي في «العُلَل المتناهية» (٨/١) وقد رواه من طريقين وقال: هذا حديث لا يصح آھ.

وقال الحافظ المنذري بعد أن ذكر الحديث: وفي إسناده ابن أبي ثور ولا يحتج بحديثه اه. مختصر سنن أبي داود (٧/ ٩٣).

ورد شيخ الإسلام على من طعن في هذا الحديث اهـ. من حاشية الحموية للتويجري ص۲۲٤.

أَخْلِلُهُ كَيْرِكُ فَهِ النساء: ٨٢] فإن لم يتبين لك، فعليك بطريق الراسخين في العلم الذي يقولون: ﴿ وَامَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ٧] وكل الأمر إلى منزله الذي يعلمه واعلم أن القصور في علمك أو في فهمك وأن القرآن لا تناقض فيه.

وإلى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام في قوله فيما سبق: (كما جمع الله بينهما) وكذلك ابن القيم كما في مختصر الصواعق لابن الموصلي ص(٤١٠) ط. الإمام. في سياق كلامه على المثال التاسع مما قيل إنه مجاز قال: (وقد أخبر الله أنه مع خلقه مع كونه مستوياً على عرشه وقرن بين الأمرين. كما قال تعالى ـ وذكر آية سورة الحديد ـ ثم قال: فأخبر أنه خلق السموات والأرض وأنه استوى على عرشه وأنه مع خلقه يبصر أعمالهم من فوق عرشه كما في حديث الأوعال: «والله فوق العرش يرى ما أنتم عليه» فعلوه لا يناقض معيته ومعيته لا تبطل علوه بل كلاهما حق») اه.

الوجه الثاني: أن حقيقة معنى المعية لا يناقض العلو فالاجتماع بينهما ممكن في حق المخلوق فإنه يقال: ما زلنا نسير والقمر معنا ولا يعد ذلك تناقضاً ولا يفهم منه أحد أن القمر نزل في الأرض فإذا كان هذا ممكناً في حق المخلوق ففي حق الخالق المحيط بكل شيء مع علوه سبحانه من باب أولى وذلك لأن حقيقة المعية لا تستلزم الاجتماع في المكان.

وإلى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص (١٠٣) المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم حيث قال: (وذلك أنَّ كلمة (مع) في اللغة إذا أُطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلَّا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماسَّة أو محاذاة عن يمين أو شمال فإذا قيدت بمعنى من المعاني دلت على المقارنة في ذلك المعنى فإنه يقال: ما زلنا نسير والقمر معنا أو والنجم معنا ويقال: هذا المتاع معي لمجامعته لك وإن كان فوق رأسك فالله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة) اهـ.

وصدق تَنْلَهُ تعالى فإن من كان عالماً بك مطلعاً عليك مهيمناً عليك

يسمع ما تقول ويرى ما تفعل ويدبر جميع أمورك، فهو معك حقيقة وإن كان فوق عرشه حقيقة؛ لأن المعية لا تسلتزم الاجتماع في المكان.

وإلى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ص(١٤٣) جر(٣) من مجموع الفتاوى حيث قال: (وما ذكر في الكتاب والسنة من قربه ومعيته لا ينافي ما ذكر من علوه وفوقيته فإنه سبحانه ليس كمثله شيء في جميع نعوته وهو علي في دنوه قريب في علوه) اهد(١).

(تتمة) انقسم الناس في معية الله تعالى لخلقه ثلاثة أقسام:

القسم الأول يقولون: (أن معية الله تعالى لخلقه مقتضاها العلم والإحاطة في المعية العامة ومع النصر والتأييد في المعية الخاصة مع ثبوت علوه بذاته واستوائه على عرشه) وهؤلاء هم السلف ومذهبهم هو الحق كما سبق تقريره

القسم الثاني يقولون: (إن معية الله لخلقه مقتضاها أن يكون معهم في الأرض مع نفي علوه واستوائه على عرشه).

وهؤلاء هم الحلولية من قدماء الجهمية وغيرهم ومذهبهم باطل منكر أجمع السلف على بطلانه وإنكاره كما سبق.

القسم الثالث: يقولون: (إن معية الله لخلقه مقتضاها أن يكون معهم في الأرض مع ثبوت علوه فوق عرشه) ذكر هذا (٢) شيخ الإسلام ابن تيمية ص (٢٢٩) ج(٥) من مجموع الفتاوى.

<sup>(</sup>۱) انظر شرح الواسطية لكل من الشيخ عبد العزيز الرشيد ص٢١٧، وزيد بن فياض ص٤٧٤ وصالح الفوزان ص١٣٤.

 <sup>(</sup>٢) أي هذه الأقوال وليس معنى ذلك أنه اختيار شيخ الإسلام لأن هذا القول غلطه شيخ الإسلام كما في (٥/ ٢٣٠) وانظر الأقوال في مجموعة الرسائل والمسائل (١٩/١).

وقد زعم هؤلاء أنهم أخذوا بظاهر النصوص في المعية والعلو، وكذبوا في ذلك فضلوا؛ فإن نصوص المعية لا تقتضي ما ادعوه من الحلول لأنه باطل ولا يمكن أن يكون ظاهر كلام الله ورسوله باطلاً.

(تنبيه) اعلم أن تفسير السلف لمعية الله تعالى لخلقه بأنه معهم بعلمه لا يقتضي الاقتصار على العلم بل المعية تقتضي أيضاً إحاطته بهم سمعاً وبصراً وقدرة وتدبيراً ونحو ذلك من معاني ربوبيته (١).

(١) وقد سبق أن نقلنا أقوال المفسرين في ذلك.

ملاحظة: بقي قسم رابع لم يذكره المؤلف وهو قول المعطلة الجهمية ونفاتهم وهم الذين يقولون لا داخل العالم ولا خارجه ولا مباين ولا محايد انظر الروضة الندية ص٢٧٩.

وفي توازل العلمي (٣/ ٢٩٣):

وسئل سيدي أحمد بن جلال عن مسألة وهي: هل نقول المولى تبارك وتعالى لا داخل في العالم ولا خارج؟

قال السائل: هذا سمعته من بعض شيوخنا واعترضه بأن هذا رفع للتقيضين وقال بعض شيوخنا في هذه المسألة هو الكل أي الذي قام به كل شيء وزعم أنه للإمام الغزالي وأجاب بعضهم بأن هذا السؤال معضل ولا يجوز السؤال عنه وزعم أن ابن مقلاش هكذا أجاب عنه في شرحه للرسالة.

فأجاب: بأنا نقول ذلك ونجزم به ونعتقد أنه لا داخل العالم ولا خارج عن العالم والعجز عن العالم والعجز عن الإدراك لقيام الدلائل الواضحة على ذلك عقلاً ونقلاً أما النقل فالكتاب والسنة والإجماع أما الكتاب فقوله فلا: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شُوَى الْمَّيِيعُ السَّيِيعُ الله على خارجاً عنه لكان مماثلاً بيان الملازمة واضح أما الأول فلانه إن كان فيه صار من جنسه فيجب له ما وجب له.

وأما الثاني فلانه إن كان خارجاً لزم إما اتصاله وإما انفصاله وانفصاله إما بمسافة متناهية أو غير متناهية وذلك يؤدي إلى افتقاره إلى مخصص وأما السنة فقوله ﷺ: وكان الله ولا شيء معه وهو الآن على ما كان عليهه وأما الإجماع فأجمع أهل الحق قاطبة على أن الله تعالى لا جهة له ولا فوق ولا تحت ولا يمين ولا شمال ولا أمام والاعتراض بأنه رفع للنقيضين ساقط لأن التناقض إنما يعتبر حيث يتصف المحل بأحد النقيضين وتواردا عليه، وأما حيث لا يصع تواردهما على المحل ولا يمكن الاتصاف بأحدهما فلا تناقض كما يقال مثلاً الحائط لا أعمى ولا بصير فلا تناقض لصدق النفيين فيه لمدم قبوله لهما وكما يقال الباري لا فوق ولا تحت وقس على ذلك اه. وهذه هي عقيدة متأخري الأشعرية ولن يوصف المعدوم بوصف أبلغ من هذا الوصف الذي وصفوا به الخالق جل وعلا كما قال محمود بن سبكتكين ت في غزنة سنة ٢٧٤ه.

(تنبيه آخر) أشرت فيما سبق إلى أن علو الله تعالى ثابت بالكتاب والسنة والعقل والفطرة والإجماع.

أما الكتاب: فقد تنوعت دلالته على ذلك(١):

فتارة بلفظ العلو والفوقية والاستواء على العرش وكونه في السماء كقوله تعالى: ﴿وَهُوَ الْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] ﴿وَهُو الْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [الانعام: ١٨] ﴿ النَّجْنُ عَلَى الْعَرْشِ السّنَوَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ فِي السّمَاءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ الْرَّضَ ﴾ [الملك: ١٦] وتارة بلفظ صعود الأشياء وعروجها ورفعها إليه كقوله: ﴿ إِلَيْهِ يَضَعَدُ الْكَابُرُ الطّيِبُ ﴾ [فاطر: ١٠] ﴿ قَدْتُ الْمَكَنِكُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤] ﴿ إِنَّهُ قَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤] ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ يَلِعِيمَنَ إِنِّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعِكَ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ يَلِعِيمَنَ إِنِّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعِكَ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ مَانِهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَلِعِيمَنَ إِنِّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وتارة بلفظ نزول الأشياء منه ونحو ذلك كقوله تعالى: ﴿ قُلُ نَزَّلُمُ رُوحُ الْقَدُسِ مِن رَّبِكَ ﴾ [السحدة: ٥]. [السحدة: ٥].

وأما السنة: فقد دلت عليه بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية في أحاديث كثيرة تبلغ حد التواتر وعلى وجوه متنوعة كقوله على أحاديث للعلى (٢).

وقوله: «إن الله لما قضى الخلق كتب عنده فوق عرشه إن رحمتي سبقت غضبي» (٣) وقوله: «ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء» (٤) وثبت عنه أنه رفع يديه وهو على المنبر يوم الجمعة يقول: «اللهم أغثنا» (٥) وأنه رفع يده إلى السماء وهو يخطب الناس يوم عرفة حين قالوا نشهد أنك قد بلغت

<sup>(</sup>١) انظر ذلك في الروضة الندية لزيد بن فياض ص١٣٧ وقد فصلها الإمام ابن القيم في النونية.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه المطبوع مع شرح النووي (٩/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري المطبوع مع الفتح (١٣/ ١٥) ومسلم المطبوع مع شرح النووي (١٧/ ٦٧).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري المطبوع مع الفتح (٢٦٦/٧).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحبحه مع شرح النووي (٧/ ١٩٢).

وأديت ونصحت فقال: «اللهم اشهد»(١) وأنه قال للجارية: «أين الله؟» قالت في السماء فأقرها وقال لسيدها: «اعتقها فإنها مؤمنة»(٢).

وأما العقل: فقد دل على وجوب صفة الكمال لله تعالى وتنزيهه عن النقص، والعلو صفة كمال والسفل نقص، فوجب لله تعالى صفة العلو وتنزيهه عن ضده.

وأما الفطرة: فقد دلت على علو الله تعالى دلالة ضرورية فطرية فما من داع أو خائف فزع إلى ربه تعالى إلَّا وجد في قلبه ضرورة الاتجاه نحو العلو لا يلتفت عن ذلك يمنة ولا يسرة.

واسأل المصلين يقول الواحد منهم في سجوده: (سبحان ربي الأعلى) أين تتجه قلوبهم حينذاك؟.

وأما الإجماع: فقد أجمع الصحابة والتابعون والأثمة على: أن الله تعالى فوق سمواته مستو على عرشه وكلامهم مشهور في ذلك نصا وظاهراً قال الأوزاعي: (كنا والتابعون متوافرون نقول إن الله تعالى ذكره فوق عرشه ونؤمن بما جاءت به السنة من الصفات (٣) وقد نقل الإجماع على ذلك غير واحد من أهل العلم ومحال أن يقع في مثل ذلك خلاف، وقد تطابقت عليه هذه الأدلة العظيمة التي لا يخالفها إلا مكابر طمس على قلبه واجتالته الشياطين عن فطرته نسأل الله تعالى السلامة والعافية.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري مع الفتح (٢/ ٥٨٥)، ومسلم مع شرح النووي (٨/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم مع شرح النووي (٥/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البيهتي في الأسماء والصفات (٢/ ١٥٠).

ـ والذهبي في السير (٧/ ١٢٠ ـ ١٢١) وذكره الذهبي في «العلو» ص(١٠٢) من رواية الحاكم، وانظر المختصر ص١٣٧ ـ ١٣٨ ورواه في «تذكرة الحفاظ» (١/ ١٨١ ـ ١٨٢) وحكم عليه بالصحة وذكره في كتابه «الأربعين» ص٨١.

\_ وصححه شيخ الإسلام أيضاً في الحموية ص(٢٩٩) وانظر: درء تعارض العقل والنقل (٦/ ٢٦٢) وكذا ابن القيم في اجتماع الجيوش ص٣١.

\_ وذكره الحافظ في الفتح (٤٠٦/١٣) وجود إسناده اهـ. من حاشية الحموية للتويجري.

فعلو الله تعالى بذاته وصفاته من أبين الأشياء وأظهرها دليلاً وأحق الأشياء وأثبتها واقعاً.

(تنبيه ثالث) اعلم أيها القارئ الكريم: أنه صدر مني كتابة لبعض الطلبة تتضمن ما قلته في بعض المجالس في معية الله تعالى لخلقه ذكرت فيها: أن عقيدتنا أن لله تعالى معية حقيقة ذاتية تليق به وتقتضي إحاطته بكل شيء علماً وقدرة وسمعاً وبصراً وسلطاناً وتدبيراً وأنه سبحانه منزه أن يكون مختلطاً بالخلق أو حالاً في أمكنتهم بل هو العلي بذاته وصفاته وعلوه من صفاته الذاتية التي لا ينفك عنها، وأنه مستو على عرشه كما يليق بجلاله وأن ذلك لا ينافي معيته لأنه تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِم شَيَّ مُّ وَهُو السَّمِيعُ الشَورى: ١١].

وأردت بقولي (ذاتية) توكيد حقيقة معيته تبارك وتعالى.

وما أردت أنه مع خلقه سبحانه في الأرض<sup>(۱)</sup> كيف وقد قلت في نفس هذه الكتابة كما ترى إنه سبحانه منزه أن يكون مختلطاً بالخلق أو حالاً في أمكنتهم وأنه العلي بذاته وصفاته وأن علوه من صفاته الذاتية التي لا ينفك عنها وقلت فيها أيضاً ما نصه بالحرف الواحد: (ونرى أن من زعم أن الله بذاته في كل مكان فهو كافر أو ضال إن اعتقده وكاذب إن نسبه إلى غيره من سلف الأمة وأثمتها) اه.

ولا يمكن لعاقل عرف الله وقدره حق قدره أن يقول إن الله مع خلقه في الأرض.

<sup>(</sup>۱) وفي هذا رد صريح على ما قاله الشيخ على بن عبد الله الحواس في كتابه النقول الصحيحة الواضحة الجلية عن السلف الصالح في معنى المعية الإلهية الحقيقية وهو رد على من قال: إن معية الله لخلقه معية ذاتية. المطبوع سنة ١٤٠٤ه وكان ردًا على المؤلف وقد قال في ص١٠ إن هذا القول وصمة كبيرة وزلة خطيرة وفي ص٧ إن هذا قول أهل البدع وكذا قال في ص١٥ ولا أدري كيف اشتط به القلم مع أن كسلام المؤلف صريح في إنكار ذلك وهو ما قرره أيضاً في خاتمة كتاب التويجري (إثبات على خلقه) ص١٥٧٠.

وما زلت ولا أزال أنكر هذا القول في كل مجلس من مجالسي جرى فيه ذكره. وأسأل الله تعالى أن يثبتني وإخواني المسلمين بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة. هذا وقد كتبت بعد ذلك مقالاً نشر في مجلة (الدعوة) التي تصدر في الرياض نشر يوم الاثنين الرابع من شهر محرم سنة ١٤٠٤ أربع وأربعمائة وألف برقم (٩١١) قررت فيه ما قرره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى من أن: معية الله تعالى لخلقه حق على حقيقتها وأن ذلك لا يقتضي الحلول والاختلاط بالخلق فضلاً عن أن يسلتزمه. ورأيت من الواجب استبعاد كلمة (ذاتية)(١) وبينت أوجه الجمع بين علو الله تعالى وحقيقة المعية.

واعلم أن كل كلمة تستلزم كون الله تعالى في الأرض أو اختلاطه بمخلوقاته أو نفي علوه أو نفي استوائه على عرشه أو غير ذلك مما لا يليق به تعالى؛ فإنها كلمة باطلة يجب إنكارها على قائلها كائناً من كان وبأي لفظ كانت.

وكل كلام يوهم - ولو عند بعض الناس - ما لا يليق بالله تعالى فإن الواجب تجنبه لئلا يظن بالله تعالى ظن السوء، لكن ما أثبته الله تعالى لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله على فالواجب إثباته وبيان بطلان وهم من توهم فيه ما لا يليق بالله كلى .



<sup>(</sup>١) انظر سبب ذلك في المقال المنشور آخر هذا الكتاب.

# المثال ۸ \_ ۷

## المثال السابع والثامن(١)

قوله تعالى: ﴿وَتَمَنُّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ﴾ [ق:١٦] وقوله: ﴿وَيَعَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنِكُمٌ﴾ [الواقعة: ٨٥]:

حيث فسر القرب فيهما بقرب الملائكة (٢).

(١) من الأمثلة التي استشكلها المؤولة واتهموا أهل السنة بالتأويل فزعموا أن أهل السنة الذين أثبتوا صفات الله على ظاهرها يتناقضون فيؤولون أحياناً بعض النصوص.

(٢) اختلف المفسرون في هذه الآية:

أ ـ أن المراد بذلك الملائكة وهذا اختيار الطبري (٢٠٩/١٣) وابن كثير (١/ ٩١). وانظر فتاوى محمد بن أبراهيم آل الشيخ مفتى المملكة كتلئة (١/ ٢١١).

ب ـ أن المراد به العلم أو القدرة.

وهذا اختيار ابن عطية (٣٩/١٣) وصديق حسن خان (٣٨/ ٣٨٧) والبيضاوي مع الشهاب (٨/ ٣٨٧) والألوسي (٣٨/ ٣٠١)، وابن عاشور (٢٦/ ٣٠٠)، والشربيني (٤/ ٨٣) والثعالبي (٣/ ٢٢٢) والقرطبي (٩/١٧) وأبي حيان في البحر (٨/ ١٢٣) والنسفي (٣/ ٣١٤) والجمل (٧/ ٢٦٢).

ج - وممن ذكر القولين في المسألة:

ابن الجوزي في زاد المسير (٩/ ١٥٥)، محي الدين شيخ زادة على البيضاوي (٢٦/٤)، والخازن (٤/ ٢٢٣)، والبغوي (٤/ ٢٩١)، والثعالبي (٣/ ٢٨٩)، والشوكاني (٥/ ٢٣٠). ملاحظة: لم يفسر أحد القرب في هذه الآية بالقرب الذاتي لأن ذلك مستحيل في حق الله كما سيذكر المؤلف وأما ما ذكره الشيخ عبد اللطيف كما في الدرر السنية في الأجوبة النجدية (٣٠٦/٣) إن هذا القرب لا ينافي علو الله فلم يقصد القرب الذاتي قطعاً بدليل قوله: إن القائل إن الله بذاته في كل مكان هو جهمي اه.

وقال شيخ الإسلام في الفتاوي (٥/١/٥):

(أنفسنا منا وهو بذلك أقرب إلينا من حبل الوريد وكيف لا يكون كذلك وهو أعلم بما توسوس به أنفسنا منا فكيف بحبل الوريد؟! وكذلك قال أبو عمرو الطلمنكي قال: ومن سأل عن قوله: ﴿وَتَمَنَّ أَوْرَبُ إِلِيَهِ مِنَ جَبِلِ ٱلْوَرِيدِ﴾ فاعلم أن ذلك كله على معنى العلم به والقدرة عليه والدليل من ذلك صدر الآية فقال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنْكُنَ وَتَشَارُ مَا وُرُسُوسٌ بِهِم فَقَسُمُّ وَجَمَّ أَوْرُبُ إِلِيْهِ مِنْ جَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ لأن الله لما كان عالماً بوسوسته، كان ــ

والجواب: أن تفسير القرب فيهما بقرب الملائكة ليس صرفاً للكلام عن ظاهره لمن تدبره.

أما الآية الأولى: فإن القرب مقيد فيها بما يدل على ذلك (١): حيث قسال ( ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَقَدُ مَا تُوسُوسُ مِهِ فَقَسُمُ وَخَنَّ ٱوْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ إِنْ يَنَافَى الْمَتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْهِينِ وَعَنِ ٱلنِّمَالِ فَيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبً عَيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبً عَيدٌ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى أَن المراد عَلَى أَن المراد به قرب الملكين المتلقيين (٢).

وأما الآية الثانية: فإن القرب فيها مقيد بحال الاحتضار والذي يحضر الميت عند موته هم الملائكة لقوله تعالى: ﴿حَقَّةَ إِذَا جَآةَ أَحَدَّكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ

أقرب إليه من حبل الوريد، وحبل الوريد لا يعلم ما توسوس به النفس ويلزم الملحد على اعتقاده أن يكون معبوده مخالطاً لدم الإنسان ولحمه، وأن لا يجرد الإنسان تسمية المخلوق حتى يقول: خالق ومخلوق، لأن معبوده بزعمه داخل حبل الوريد من الإنسان وخارجه فهو على قوله ممتزج به غير مباين له.

قال: وقد أجمع المسلمون من أهل السنة على أن الله على عرشه بائن من جميع خلقه وتعالى الله عن قول أهل الزيغ، وعما يقول الظالمون علواً كبيراً.

قال: وكذلك الجواب في قوله فيمن يحضره الموت ﴿ وَمَنَ أَفْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَيْكُنَ لَا يَعْرُونَ ﴿ وَمَن أَفْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَيْكُن لَا يَعْرُونَ ﴿ وَهَا لَا يَعْلَى عَلَه وَلا يَدْفعون عَنه المموت وقد قال تعالى: ﴿ وَقُلْ يَنُونَكُم مَلَكُ الْمُوتِ الَّذِي وَقِلْ يَكُونُكُم مَلَكُ الْمُوتِ الَّذِي وَقِلْ يَكُمُ إِلَيْ يَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم مَلَكُ اللَّهُ ال

قلت: وهكذا ذكر غير واحد من المفسرين مثل الثعلبي وأبي الفرج ابن الجوزي وغيرهما في قوله: ﴿وَغَنُ أَوْبُ إِلَيْهِ مِنكُمُ ﴾ فذكر أبو الفرج القولين: أنهم الملائكة وذكره عن أبي صالح عن ابن عباس، وأنه القرب بالعلم وهؤلاء كلهم مقصودهم أنه ليس المواد أن ذات الباري جل وعلا قريبة من وريد العبد ومن الميت ولما ظنوا أن المراد قربه وحده دون قرب الملائكة فسروا ذلك بالعلم والقدرة كما في لفظ المعية ولا حاجة إلى هذا فإن المراد بقوله: ﴿وَغَنُ أَفْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمُ ﴾ أي بملائكتنا في الآيتين وهذا بخلاف لفظ المعية فإنه لم يقل ونحن معه بل جعل نفسه هو الذي مع العباد وأخبر أنه ينبئهم يوم القيامة بما عملوا وهو نفسه الذي خلق السموات والأرض وهو نفسه الذي العرق المران بينهما). اه.

<sup>(</sup>١) أي قرب الملائكة.

<sup>(</sup>٢) لأنه قيد القرب بالظرف أي نحن أقرب إليه وقت تلقي الملكين.

رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُغَرِّمُونَ ﴾ (١) [الانعام: ٦١] ثم إن في قوله: ﴿وَلَكِن لَا بَعِرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٥] دليلاً بيناً على أنهم الملائكة إذ يدل على أن هذا القريب في نفس المكان ولكن لا نبصره وهذا يعين أن يكون المراد قرب الملائكة لاستحالة ذلك في حق الله تعالى (٢).

بقي أن يقال: فلماذا أضاف الله القرب إليه وهل جاء نحو هذا التعبير مراداً به الملائكة؟<sup>(٣)</sup>.

فالجواب: أضاف الله تعالى قرب ملائكته إليه لأن قربهم بأمره وهم جنوده ورسله (٤).

وقد جاء نحو هذا التعبير مراداً به الملائكة كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُرَأَنَهُ فَالَيْهَ قُرَّالَهُ ﴿ ﴾ (٥) [القيامة: ١٨] فإن المراد به قراءة جبريل القرآن على رسول الله على مع أن الله تعالى أضاف القراءة إليه لكن لما كان جبريل يقرؤه على النبي على بأمر الله تعالى صحت إضافة القراءة إليه تعالى، وكذلك جاء في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِزَهِمَ الرَّبَعُ وَجَآءَتُهُ ٱلبُشْرَىٰ يُجُدِلنًا فِي قَرِّمِ لُوطٍ ﴿ فَكَ آ اللهُ عَالَى اللهُ تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى (١٠) .

<sup>(</sup>١) أي الملائكة فهم الذين يحضرون الوفاة.

<sup>(</sup>۲) أي يستحيل أن يكون الله بذاته عند الميت.

٣) هنا سؤالان يردان على من فسر القرب في الآية بقرب الملاتكة:
 أ ـ لماذا أضاف الله القرب إليه؟

ب ـ هل ورد مثل هذا التعبير في القرآن؟

<sup>(</sup>٤) وهو جار في اللغة العربية فإن الملك يأمر جنوده بالغزو فإذا تم الانتصار يقول: انتصرنا وهزمنا العدو وهو لم يخرج من قصره، وكذلك يقول: نحن عمرنا المساجد والملك لم يباشر.

<sup>(</sup>٥) اختلفُ المفسرون في المراد من هذه الآية على ثلاثة أقوال:

أ ـ فإذا بيناه فاعمل بما فيه.

ب \_ إذا أنزلناه فاستمع قرآنه . ت \_ أن المراد قراءة الملك والرسول عنا وعليه أكثر المفسرين .

انظر تنسير المأوردي (٦/ ١٥١٦)، أين عطية (٢١٦/١٥)، الثعالبي (٣/ ٤١٥)، زاد المسير (٨/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٦) انظر تفسير السعدي (٢/ ٣٧٩)، واختلفوا في الذي جادل به الملائكة على ثلاثة أقوال ذكرها الماوردي في تفسيره (٤٨٦/٢).

المثال ١٠ \_ ٩

## المثال التاسع والعاشر

قوله تعالى عن سفينة نوح: ﴿غَرِي بِأَعَيْنِا﴾ [القمر: ١٤] وقوله لموسى: ﴿وَلِنُصْنَعُ عَلَىٰ عَيْنَ﴾ [طه: ٣٩].

والجواب: أن المعنى في هاتين الآيتين على ظاهر الكلام وحقيقته لكن ما ظاهر الكلام وحقيقته هنا؟(١).

هل يقال: إن ظاهره وحقيقته أن السفينة تجري في عين الله أو أن موسى عليه الصلاة والسلام يربي فوق عين الله تعالى (٢).

أو يقال: إن ظاهره أن السفينة تجري وعين الله ترعاها وتكلؤها وكذلك تربية موسى تكون على عين الله تعالى يرعاه ويكلؤه بها<sup>(٣)</sup>.

ولا ريب أن القول الأول باطل من وجهين:

الأول: أنه لا يقتضيه الكلام بمقتضى الخطاب العربي (٤) والقرآن إنما نزل بلغة العرب.

 <sup>(</sup>١) لقد سبق أن العبرة في فهم ظاهر النص هو السياق والقرائن فلا بد أن يتتبع سبب النزول ثم القرائن والسياق.

<sup>(</sup>٢) هذا المعنى لا يتبادر أبداً لأي قارئ لكتاب الله.

 <sup>(</sup>٣) ذكر الماوردي في تفسيره (٩/ ٤١٢) ان للمفسرين أربعة أقوال في ﴿ يَبْرِى بِأَعْيُزِنا ﴾ وهي:
 ١ ـ بمرأى منا.

٢ ـ بأمرنا، قاله الضحاك.

٣ ـ بأعين أوليائنا من الملائكة الموكلين بحفظها.

٤ ـ بأعين الماء التي أتبعناها في قوله: ﴿وَفَجَرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا﴾، وقيل إنها تجري بين ماء الأرض والسماء، وقد كان غطاؤها عن أمر الله سبحانه.

وذكر هذه الأقوال أبو حيان في البحر المحيط (١٧٦/٨) والخازن (٤/ ٢١٩)، والسيوطى (١٧٦/١٣)، وصديق حسن خان (٢٩٣/١٣).

<sup>(</sup>٤) إلا كان حملهم على ذلك نوع من العجمة وبها عابوا الكلام الفصيح لعجمتهم.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّا أَنَرْلَنَهُ قُرُّهُ الْ عَرَبِيًا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوكَ ۞ [يوسف: ٢] وقال تعالى: ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ ۞ عَلَى قَلِيكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينَ ۞ لِيسَانٍ عَرَفِي مُّينِ ۞ [الشعراء: ١٩٣ ـ ١٩٥] ولا أحد يفهم من قول القائل: فلان فلان يسير بعيني، أن المعنى أنه يسير داخل عينه ولا من قول القائل: فلان تخرج على عيني أن تخرجه كان وهو راكب على عينه (١). ولو ادعى مدع أن هذا ظاهر اللفظ في هذا الخطاب لضحك منه السفهاء فضلاً عن العقلاء (٢).

الثاني: أن هذا ممتنع غاية الامتناع ولا يمكن لمن عرف الله وقدره حتى قدره أن يفهمه في حق الله تعالى لأن الله تعالى مستو على عرشه بائن (٣)

<sup>(</sup>١) وإنما أراد أنني كنت أحفظه وأرعاه إلى أن تخرج.

 <sup>(</sup>٢) وإنما يفهم منه أن عينيه تصحبه بالنظر والرعاية لأن الباء هنا للمصاحبة وليست للظرفية!
 وهذا هو بطلان كلامهم من الناحية اللفظية.

ولا يمكن لأحد أن يدعي أن ظاهر اللفظ أن السفينة تجري في عين الله الله لأن ذلك ممتنع غاية الامتناع في حق الله تعالى ولا يمكن لمن عرف الله وقدره حق قدره وعلم أنه مستو على عرشه بائن من خلقه ليس حالاً في شيء من مخلوقاته ولا شيء من مخلوقاته حالاً فيه أن يفهم من هذا اللفظ هذا المعنى الفاسد.

وعلى هذا فمعنى الآية الذي هو ظاهر اللفظ أن السفينة تجري والله تعالى يكلؤها بعينه اه. من تقريب التدمرية للمؤلف.

 <sup>(</sup>٣) لفظة (بائن) وإن لم ترد في الكتاب والسنة ولم تكن معروفة في عهد الصحابة إلا أنه لما ابتدع الجهم وأتباعه القول بأن الله في كل مكان اقتضى ضرورة البيان أن يتلفظ الأئمة الأعلام بلفظ (بائن) دون أن ينكره أحد منهم.

وممن نص على ذلك عبد الله بن أبي جعفر الرازي، وعالم الري هشام، وإسحاق بن راهوية عالم خراسان، وذكره عن ابن المبارك وغير هؤلاء ممن ذكرهم الذهبي في مختصر العلو ونقله الألباني في مقدمته ص١٨ وانظر أيضاً التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل للمعلمي (٢٨٦/٢).

من خلقه لا يحل فيه شيء من مخلوقاته ولا هو حال في شيء من مخلوقاته ﷺ عن ذلك علواً كبيراً.

فإذا تبين بطلان هذا من الناحية اللفظية والمعنوية: تعين أن يكون ظاهر الكلام هو القول الثاني: أن السفينة تجري وعين الله ترعاها وتكلؤها وكذلك تربية موسى تكون على عين الله يرعاه ويكلؤه بها. وهذا معنى قول بعض السلف: (بمرأى مني)(۱) فإن الله تعالى إذا كان يكلؤه بعينه لزم من ذلك أن يراه ولازم المعنى الصحيح جزء منه كما هو معلوم من دلالة اللفظ حيث تكون بالمطابقة والتضمن والالتزام(۲).

<sup>(</sup>۱) وقد نص على ذلك الطبري (١٣/ ٩٤)، والبغوي (٤/ ٢٦٠)، التعالمي (٣/ ٢٦٥)، وابن كثير (٦/ ١٤) ونسب هذا المعنى إلى الجمهور الإمام ابن عطية في تفسيره (١٥١/١٤) وجرى على هذا القول أيضاً: ابن الجوزي (٩٣/٩)، الرازي (٣٦/٢٩)، والنسفي (٣/ ٤٠٤)، السمين (٢/ ٢٢٧)، والبيضاوي مع محي المدين شيخ زادة (٤/ ٤٢١) والشهاب (٩/ ٣١)، والجمل (٧/ ٣٤٥)، والشوكاني (٥/ ١٧٥)، والشربيني (٤/ ١٤٦) والآلوسي (٨٣/٢٧).

 <sup>(</sup>٢) وإثبات العين من كون أن الله يحفظه بعينه من دلائة التلازم وقد سبق معناه.

أ ـ يثبت المعطلة لازم المعنى وينفون الصفة.

مثاله: ينفي الأشعرية صفة الرحمة ويثبتون لازمها وهو الإنعام وينفون صفة المحبة والغضب ويثبتون لازمها وهو الإحسان، والانتقام فإثبات المعطل لازم الصفة لا يكفي بل لابد أن يثبت الصفة.

فإذا كان من يقول (بمرأى مني) ينفي صفة العين كما نقلنا عن الذي جرى على هذا القول مع أن واقعهم لا يثبتون صفة العين من تفسيراتهم الأخرى فإن هذا من قبيل ينفى الرحمة ويثبت الإحسان.

ب ـ نستفيد من ذلك أن الذي يفسر آية باللازم لا يعني أنه معطل للصفة فلا يقال لمن فسر الرحمة بالإحسان أنه معطل حتى نعلم هل هو يثبت صفة الرحمة أم لا وهكذا في بقية الصفات.

## المثال ۱۱

#### المثال الحادي عشر

قوله تعالى (١) في الحديث القدسي: «وما يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعينه».

والجواب: أن هذا الحديث صحيح رواه البخاري في باب التواضع الثامن والثلاثين من كتاب الرقاق.

وقد أخذ السلف أهل السُّنة والجماعة بظاهر الحديث وأجروه على حقيقته. ولكن ما ظاهر هذا الحديث؟

هل يقال: إن ظاهره أن الله تعالى يكون سمع الولي وبصره ويده ورجله؟(٢).

أو يقال: إن ظاهره أن الله تعالى يسدد الولي في سمعه وبصره ويده

<sup>(</sup>۱) لم يقل المؤلف قوله ﷺ وإنما قال: قوله تعالى ثم ساق الحديث القدسي وهذا يدل على أن الحديث القدسي كلام الله لفظاً ومعنى كالقرآن ولهذا يقال فيه: قال الله تعالى فلو كان اللفظ من عند الرسول ﷺ لا يقال: قال الله بل يقال قال الرسول ﷺ.

وهذا القول هو الذي ذهب إليه كثير من العلماء وذكروا الفروق بينه وبين القرآن وممن فصل في هذه المسألة القاسمي في قواعد التحديث ص٦٤، وأبو شبهة في الوسيط ص٢١٦.

والقول الثاني في تعريف الحديث القدسي هو أن اللفظ من عند النبي على ومعناه من عند الله وهذا التعريف جرى عليه بعض العلماء ومنهم المؤلف حفظه الله في كتابه مصطلح الحديث ص٨.

لكن القول الأول هو الأولى لأنه الظاهر وإنما مشى كثيرون على التعريف الثاني لأنهم لا يثبتون الكلام لله إلا معنى وليس منهم المؤلف قطعاً.

 <sup>(</sup>٢) لم يقل أحد أن الله يكون رجلاً للعبد ويداً للعبد وسمعاً للعبد.

ورجله بحيث يكون إدراكه وعمله لله ويالله وفي الله؟(١).

ولا ريب أن القول الأول ليس ظاهر الكلام بل ولا يقتضيه الكلام لمن تدبر الحديث فإن في الحديث ما يمنعه من وجهين:

الأول: أن الله تعالى قال: «وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه» وقال: «ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه» فأثبت عبداً ومعبوداً (٢) ومتقرباً ومتقرباً إليه (٣) ومحباً ومحبوباً وسائلاً ومسئولاً ومعطياً ومعطي ومستعيذاً ومتسعاذاً به ومعيذاً ومعاذاً. فسياق الحديث يدل على اثنين مُتباينين كل واحد منهما غير الآخر وهذا يمنع أن يكون أحدهما وصفاً في الآخر أو جزءاً من أجزائه.

الوجه الثاني: أن سمع الولي وبصره ويده ورجله كلها أوصاف أو أجزاء في مخلوق (٤) حادِث بعد أن لم يكن، ولا يمكن لأي عاقل أن يفهم أن الخالق الأول الذي ليس قبله شيء يكون سمعاً وبصراً ويداً ورجلاً لمخلوق بل إن هذا المعنى تَشْمَئِزُ منه النَّفس أن تتصوره ويحسر اللسان أن ينطق به ولو على سبيل الفرض والتقدير. فكيف يسوغ أن يقال إنه ظاهر الحديث القدسى. وأنه قد صرف عن هذا الظاهر؟.

سبحانك اللهم وبحمدك لا نحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك!! وإذا تبيَّن بُطْلان القول الأوَّل وامتناعه: تعين القول الثاني وهو: أن الله تعالى يُسَدِّد هذا الولى في سَمعِه وَبَصَره وعَمَله بحيث يكون إدراكه

<sup>(</sup>١) سيأتي شرح المراد من قوله: (لله بالله وفي الله) بعد ذلك.

<sup>(</sup>Y) أي قال عبدي: ففيه عبد ومعبود.

<sup>(</sup>٣) لأنه قال: يتقرب أي أن هناك من يتقرب ومن يتقرب إليه وهكذا.

<sup>(</sup>٤) كلام المؤلف يحتمل أمرين:

أ ـ أن الأوصاف خاصة بالسمع والبصر، والأجزاء خاصة باليد والرجل وأن فيها نشراً ولفاً مرتباً.

ب ـ تحمل أن اليد والرجل أجزاء أما السمع والبصر فيمكن أن تكون أوصافاً ويمكن أن تكون أوصافاً ويمكن أن تكون أجزاء باعتبار الأذن والعين والمعنى الأول أقرب.

بسمعه وبصره وعمله بيده ورجله كله لله تعالى إخلاصاً (۱) وبالله تعالى استعانة (۲) وفي الله تعالى شرعاً واتباعاً (۳) فيتم له بذلك كمال الإخلاص والاستعانة والمتابعة وهذا غاية التوفيق. وهذا ما فسره به السلف، وهو تفسير مطابق لظاهر اللفظ موافق لحقيقته متعين بسياقه، وليس فيه تأويل، ولا صرف للكلام عن ظاهره ولله الحمد والمِنَّة.



<sup>(</sup>١) هذا هو المراد من قوله فيما سبق (يكون لله) أي إخلاصاً.

<sup>(</sup>٢) أي المراد من قوله (بالله) أي يستعين بالله إ

<sup>(</sup>٣) أي أن المراد من قوله (أوفى الله) أي متابعة الشرع.

المثال ۱۲

### المثال الثاني عشر

قوله ﷺ فيما يرويه عن الله تعالى (١١) أنه قال: «من تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً ومن ثقرب مني أتبته هرولة».

وهذا الحديث صحيح رواه مسلم في كتاب الذكر والدعاء (٢) من حديث أبي ذر والله وروى نحوه من حديث أبي هريرة أيضاً وكذلك روى البخاري نحوه من حديث أبي هريرة والله التوحيد الباب الخامس عشر (٣).

وهذا الحديث كغيره من النصوص الدالة على قيام الأفعال الاختيارية (٤) بالله تعالى وأنه سبحانه فعال لما يريد. كما ثبت ذلك في الكتاب والسنة مثل قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِ قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ (٥) [البقرة: ١٨٦] وقوله: ﴿وَبَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا ﴿ وَمَا يَنْظُرُونَ إِلَا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلَتِكَةُ أَوْ يَأْنِي

<sup>(</sup>١) سبق أن عبر المؤلف عن الحديث القدسي بقوله: (قال الله تعالى في الحديث القدسي) وهنا عبر بتعبير آخر وكل ذلك صبغ وطرق لرواية الحديث القدسي وإنما أراد المؤلف من هذا التنويع، تعليم الطالب.

وانظر وسيط أبي شهبة ص٢٢١.

 <sup>(</sup>۲) انظر شروح مسلم:
 للنووي (۱۲/۱۷) والسيوطي (٦/ ٥٠) والأبي والسنوسي (١٢٠/٧).

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري (١٣/ ٣٩٥)، وشرح كتاب التوحيد للغنيمان (١/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) سبق معنى ذلك.

 <sup>(</sup>٥) الشاهد من الحديث إثبات صفة الإجابة لله وهي صفة فعلية. وكذلك فيها إثبات صفة القرب.
 انظر الصفات في الكتاب والسنة للسقاف ص٤٠٠.

<sup>(</sup>٦) الشاهد إثبات صفة المجيء،

رَبُّكَ أَوْ يَأْفِتُ بَعْشُ ءَايَنتِ رَبِّكُ ﴾ [الانعام: ١٥٨] (١) وقبوله: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّمَاءِ الدنيا حين يبقى السَّتَوَىٰ ﴿ إِلَٰ اللّٰهِ السَّمَاءِ الدنيا حين يبقى السَّتَوَىٰ ﴿ إِلَٰ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ على قيام الأفعال الاختيارية به تعالى.

فقوله في هذا الحديث: «تقربت منه وأتيته هرولة»(من هذا الباب.

والحديث رواه البخاري برقم ١٤١٠ وانظر الفتح (٣/ ٣٢٦) ومسلم بشرح النووي (٧/ ٩٨).

(٥) فَنَصِفُ الله بالقرب والهرولة ولا يلزم من ذلك قطع المسافة أو شيء من لوازم المخلوق.

وقد ورد في الفتوى (رقم ٦٩٣٢) من فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٣/ ١٤٢) ما يلر.

#### س: هل له صفة الهرولة؟

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه. . . . وبعد.

ج - نعم صفة الهرولة على نحو ما جاء في الحديث القدسي الشريف على ما يليق به قال تعالى: ﴿ إِذَا تَقْرِبُ إِلَى دَرَاعاً تقربُ اللهِ عَالَى: ﴿ إِذَا تَقْرِبُ إِلَى دَرَاعاً تقربُ مِنْ مَا اللهِ عَالَى العَبْدُ شَرِبُ إِلَى دَرَاعاً تقربُ منه باعاً وإذا أتاني ماشياً أتيته هرولة؛ رواه: البخاري ومسلم.

بالله التوفيق و صلَّى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

وقد وقع على هذه الفتوى كل من المشايخ: عبد العزيز بن باز، عبد الرزاق عفيفي، عبد الله بن غديان، عبد الله بن قعود.

وفي الجواب المختار لهداية المحتار، (ص٢٤) للشيخ محمد العثيمين قوله: صفة الهرولة ثابتة لله تعالى كما في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة عن النبي على قال: ايقول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي..... (فذكر الحديث وفيه:) وإن أتاني يمشي أتبته هرولة، وهذه الهرولة صفة من صفات أفعاله التي يجب علينا الإيمان بها من غير تكييف ولا تمثيل لأنه أخبر بها عن نفسه وهو أعلم بنفسه، فوجب علينا قبولها بدون تكييف، لأن التكيف قول على الله بغير علم وهو حرام وبدون تمثيل لأن التكيف ألبَعيبُرك.

<sup>(</sup>١) الشاهد إثبات الإتيان.

<sup>(</sup>٢) الشاهد إثبات الاستواء.

<sup>(</sup>٣) الشاهد إثبات النزول وقد سبق الحديث.

<sup>(</sup>٤) الشاهد إثبات صفة الأخذ.

والسَّلف أهل السُّنة والجماعة يجرون هذه النُّصوص على ظاهرها وحقيقة معناها اللائق بالله و ن غير تكييف ولا تمثيل. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح حديث النزول ص(٤٦٦) ج(٥) من مجموع الفتاوى: (وأَمَّا دُنُوِّه نفسه وَتَقَرُّبه من بعض عباده فهذا يثبته من يثبت قيام الأفعال الاختيارية بنفسه ومجيئه يوم القيامة ونُزوله واستواءه على العرش وهذا مذهب أئمة السلف وأئمة الإسلام المَشْهُورين وأهل الحديث والنَّقل عنهم بذلك متواتر) اه.

فأي مانع يمنع من القول بأنه يقرب من عبده كيف يشاء مع علوه؟ وأي مانع يمنع من إتيانه كيف يشاء بدون تكييف ولا تمثيل؟.

وهل هذا إلَّا من كماله أن يكون فعالاً لما يريد على الوجه الذي به يليق؟

وذهب بعض الناس(١) إلى أن قوله تعالى في هذا الحديث القدسي:

 <sup>(</sup>١) ما ذكرة المؤلف حفظه الله من أن المعنى الثاني للحديث هو كناية عن المجازاة بأفضل وأعظم مما يفعل العبد فهذا ما ذكره أكثر شراح الحديث مثل:

القرطبي في المفهم (٧/ ١٥)، والعيني على البخاري (١٠١/٢٥) والسيوطي في التوشيح (٩/ ١٠١)، والقسطلاني على البخاري (٤٢٩/١٥)، والحافظ في الفتح (١٠١/١٥) وذكر الشيخ ابن عثيمين أن شيخ الإسلام يميل إلى هذا الرأي، وقد اعترض بعض الناس على المؤلف هذا القول واعتبر أن القول الأول هو قول السلف مع أن المؤلف اعتبر ان القولين للسلف بقوله حفظه الله في شرحه للبخاري ص٧٤ من المخطوط.

هذا الحديث: "وإن تقرب إلي بشبر تقربت إليه ذراعاً وإن تقرب إلي ذراعاً تقربت له باعاً وإن أتاني يمشي أتيته هرولة، في هذه الجمل الثلاث بيان فضل الله في وأنه يعطي أكثر مما فعل من أجله أي يعطي العامل أكثر مما عمل وهذه القاعدة في ثواب الله في أنه يعطي أكثر مما فعل من أجله جاء في القرآن: ﴿مَن جَاة بِالْمُسْتَةِ فَلَمُ عَشُرُ أَتَنَالِها ﴾ أنه يعلى ألَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَكُهُم في سَبِيلِ اللهِ كَشُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَ سَبَعَ سَنَابِلَ ﴾ هذه الجمل الثلاث تدل على هذا المعنى العظيم وأن عطاء الله وثوابه أكثر من عمل العبد وكدحه يقول جل وعلا: "إن تقرب إلي بشبر تقربت إليه ذراعاً » الشبر مسافة ما بين طرف الخنصر إلى طرف الإبهام عند مد اليد والذراع مسافة ما بين طرف الأصبع الوسطى إلى عظم المرفق وهذا هو الذي كان يقدر به سابقاً الشبر والذراع والباع وما أشبه ذلك=

وقوله: ﴿وإِن تقرب إلي شبراً تقربت إليه ذراعاً ؛ اختلف العلماء في معنى هذه الجملة وما بعدها:

فقيل: إن هذا على حقيقته وأن الإنسان إذا تقرب إلى الله شبراً تقرب إليه ذراعاً وعلى هذا فيكون هذا القول في العبادات التي تحتاج إلى مشي كالسعي إلى المساجد والسعي إلى الحج وما أشبه ذلك ويخرج العبادات التي لا يكون فيها مشي ولكنها كالتي تحتاج إلى مشى أي أن الله يعطى العامل أكثر مما عمل.

وقيل: إن هذا على سبيل المثال وأن الإنسان إذا تقرب إلى الله بقلبه تقرب الله إليه على كيفية لا نعلمها نحن بأنفسنا، نعلم كيف نتقرب إلى الله لكن تقرب الله إلينا لا نعلمه فالمعنى أن الإنسان إذا تقرب إلى الله بقلبه فإن الله تعالى يتقرب إليه على كيفية لا تعلم وذلك أن الإنسان يشعر بتقربه إلى الله بالقلب أحياناً يكون قلبه ذاكراً لله ﷺ فيشعر أنه قريب من الله على وأحياناً يكون غافلاً فالمعنى إذا تقرب الإنسان إلى ربه بالقلب ومن المعلوم أن العبادات تكون سبباً لتقرب القلب إلى الله فل كما قال النبي على أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، ولهذا وأنت ساجد بأنك قريب من الله وأن الله في السماء فيكون على هذا القول يكون هذا من باب ضرب المثل وليس على الحقيقة وهذا القول أحسن من الأول لأنه يشمل بدلالة المطابقة جميع العبادات والأول يختص بالعبادات ذات السعي والمشي وكذلك أيضاً قوله: (من تقرب إلى ذراعاً تقربت إليه باعاً؛ أما قوله: ﴿وَإِنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتِيتُهُ هَرُولَةً! فَهَذَا أَيْضًا اخْتَلَفَ فَيُهُ العلماء هل هو على حقيقة أم لا؟ فقيل: إنه على حقيقة ونحن إذا مشينا نعرف كيف نمشي أما الله ﷺ فإننا لا نعرف كيفية مشيَّه ولا مانع من أن الله يمشى يقابل المتجه إليه فيقابله إذا أتاه يمشى يقابله بهرولة ويقال: إن الذي يأتي سيأتي على صفة ما ولابد فإذا كان الله يأتي حقيقة فإنه لابد أن يأتي على صفة ما هرولة أو غير هرولة فإذا قال عن نفسه أتيته هرولة قلنا ما الذي يمنع أن يكون إتيانه هرولة إذا كنا نؤمن بأنه يأتى حقيقة ونحن نؤمن يأنه يأتي حقيقة فإذا كان يأتي حقيقة لابد أن يكون إتيانه على صفة من الصفات فإذا أخبرنا بأنه يأتي هرولة قلنا آمنا بالله، لكن كيف هذه الهرولة؟ لا يجوز أن نكيفها ولا يجوز أن نتصورها هي فوق ما يتصور وفوق ما يتكلم به ولكن هذا القول يخص هذا الحكم بالعبادات التي يأتي إليها الإنسان مشيأ وتبقى العبادات الأخرى التي يفعلها الإنسان وهو قائم في مكانه تبقى غير مذكورة في هذا الحديث لكنها بمعناها.

يقول هذا من باب التمثيل أي من أسرع إلى رضاي وإلى عبادتي أسرعت إلى ثوابه سرعة أكثر من سرعة عمله وهذا القول يشمل جميع العبادات لأن الإنسان يسرع إلى العبادة إسراعاً بالبدن وأحياناً يسرع بالقلب فقط وهو ثابت في مكانه فالمهم أن لعلماء السلف في هذه المسألة قولين هل نبقيها على ظاهرها وإن كان سيخرج عنها بعض=

«أتيته هرولة» يراد به: سرعة قبول الله تعالى وإقباله على عبده المُتَقَرِّب إليه المتوجه بقلبه وجوارحه، وأنَّ مجازاة الله للعامل له أكمل من عمل العامل. وعلل ما ذهب إليه بأن الله تعالى قال: «وَمَنْ أَتَانِي يَمْشِي.» ومن المعلوم: أن المتقرب إلى الله على الطّالب للوصول إليه لا يتقرب ويطلب الوصول إلى الله تعالى بالمشي فقط، بل تارة يكون بالمشي كالسير إلى المساجد ومشاعر الحج والجهاد في سيبيل الله ونحوها.

وتارة بالركوع والسجود ونحوهما. وقد ثبت عن النبي ﷺ: "أن أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجده" بل قد يكون التقرب إلى الله تعالى وطلب الوصول إليه والعبد مضطجع على جنبه كما قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَذَكُّرُونَ اللّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ [آل عسران: ١٩١] وقال النبي ﷺ لعمران بن حصين: "صَلِّ قَائِماً فَإِنْ لم تستطع فَقَاعِداً فَإِنْ لم تَسْتَطعُ فَعَلَى جُنب "(٢).

قال: فإذا كان كذلك صار المراد بالحديث بيان مجازاة الله تعالى العبد على عمله وأنَّ من صَدَقَ في الإقبال على رَبِّه وإن كان بطيئاً جازاه الله

العبادات إلا أنها تثبت بالقياس أو نقول إن هذا كناية عن أن فضل الله هؤ أكثر من عمل العامل وكأن شيخ الإسلام كتله يعيل إلى هذا الرأي الأخير أنه من باب ضرب المثال ونؤيد هذا بأنه ليس جميع العبادات تحتاج إلى سعي ومشي وإبقاء الحديث على عمومه المعنوي في جميع العبادات أولى من كوننا نخصه في بعض العبادات التي لا تكون عشر العبادات الأخرى أي العبادات التي تحتاج إلى مشي قليل فكوننا نحمل الحديث على عموم العبادات ونجعل هذا من باب ضرب المثل وما زال الناس يضربون المثل في هذا يقول: أنا إذا رأيتك تقبل علي فسوف أعطيك بالخطوة خطوتين أو إذا أقبلت مشياً أقبل إليك مسرعاً أو إذا مشيت إلى بالأقدام أمشي إليك بالجفون وهذا أسلوب عربي معروف ومازال إلى يومنا هذا، وبهذا يزول إشكال الحديث إن حملناه على الحقيقة لم يفتنا على هذا الحمل إلا شيء واحد وهو العبادات التي لا تحتاج إلى مشي ولا إلى مسافة وإن حملناه على ضرب المثل عم جميع العبادات وهذا المثل معروف من أساليب اللغة العربية اه.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كما في شرح النووي (٢٠٠/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري (٢/ ٦٨٤).

تعالى بأكمل من عمله وأفضل وصار هذا هو ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية المفهومة من سياقه.

وإذا كان هذا ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية (١): لم يكن تفسيره به خروجاً به عن ظاهره ولا تأويلاً كتأويل أهل التعطيل فلا يكون حجة لهم على أهل السنة ولله الحمد.

وما ذهب إليه هذا القائل له حظٌ من النَّظر لكن القول الأول أظهر وأَسْلَمَ وأَليق (٢) بمذهب السَّلف.

ويجاب عما جعله قرينة من كون التَّقرب إلى الله تعالى وطلب الوصول إليه لا يختصُّ بالمشي، بأنَّ الحديث خرج مخرج المثال لا الحصر فيكون المعنى من أتاني يمشي<sup>(٦)</sup> في عبادة تفتقر إلى المشي لتوقفها عليه بكونه وسيلة لها كالمشي إلى المساجد للصَّلاة أو من ماهيتها كالطَّواف والسَّعى والله تعالى أعلم

<sup>(</sup>۱) القرينة الشرعية هي التي فهمت من السياق وقد وضح المؤلف ذلك في شرحه على صحيح البخاري كما سبق.

<sup>(</sup>Y) في كلام المؤلف ما يدل على أن القول الثاني سليم لكن عدم التأويل أسلم، وأنه ظاهر ولائق لكن تركه أولى وأسلم وأليق لأن أفعل التفضيل يفيد المشاركة وزيادة وعلى كل حال ذكرنا السبب في هذا التأويل وهو القرينة وليس ذلك كتأويل المعطلة كما نسب بعض الناس ذلك للمؤلف بل نقول إن القول الثاني كتفسير المؤلف للأمثلة التي سبقت قبل هذا.

<sup>(</sup>٣) المشي قد يكون:

أ ـ وسيلة إلى العبادة كالمشي للصلاة.

ب ـ قد يكون المشي من ماهية العبادة مثل الطواف والسعي.

والخلاصة: إن الحديث خرج مخرج المثال من باب ضرب المثل وإلا فلو تقرب العبد إلى الله واقفاً أو مضطجعاً كان كالمشي.



## المثال الثالث عشر(١)

قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ بَرُوا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم يَمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُما ﴾ [يس: ٧١].

والجواب: أن يقال ما هو ظاهر هذه الآية وحقيقتها حتى يُقال إنها صرفت عنه؟ هل يقال: إن ظاهرها أن الله تعالى خلق الأنعام بيده كما خلق آدم بيده؟(٢).

أو يقال: إن ظاهرها أن الله تعالى خلق الأنعام كما خلق غيرها لم يخلقها بيده لكن إضافة العمل إلى اليد والمراد صاحبها معروف في اللغة العربية التي نزل بها القرآن أما القول الأول فليس هو ظاهر اللفظ لوجهين:

أحدهما: أن اللفظ لا يقتضيه بمقتضى اللسان العربي الذي نزل القرآن به. ألا ترى قوله تعالى: ﴿وَمَا أَصَبَكُمُ مِن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُونَ به. ألا ترى قوله تعالى: ﴿وَمَا أَصَبَكُمُ مِن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُونَ النّايِن [السُورى: ٣٣] وقوله: ﴿فَالِكَ يَمَا لِلنَّايِنِ لِلنَّايِنِ لِلنَّايِنِ لَلنَّايِنِ النَّايِنِ لَيْكَ يَمَا لَلنَّايِنِ مَعْضَ ٱلَّذِى عَيلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ اللَّهِ السّروم: ٤١] وقوله: ﴿فَالِكَ يِمَا فَدَالِكَ يَمَا فَدَالَتُهُمْ وَاللَّهُمْ يَرْجِعُونَ اللَّهِ السّروم: ٤١] وقوله: ﴿فَالِكَ يَمَا فَدَالَتُهُمْ وَاللَّهُمْ لَا اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

فإن المراد ما كسبه الإنسان نفسه وما قدمه وإن عمله بغير يده (٣) بخلاف ما إذا قال: عملته بيدي (٤).

<sup>(</sup>١) من الأمثلة التي زعم المعطلة أن السلف يؤولون نصوص الصفات.

 <sup>(</sup>٢) هذا السوال يوجه لمن يثبت اليد أما الذي ينفي اليد فإنه يناقش أولاً في إثبات اليد فإن
 أبي وقال أنا لا أثبت اليد لكن ألزمك بالتأويل لأنك في هذه الآية صرفتها عن ظاهرها
 فهنا نجيبه بما ذكره المؤلف.

<sup>(</sup>٣) من جميع الجوارح فأرجلهم وآذانهم وفروجهم وإنما خرج هذا مخرج الأمثال وإن العمل أكثر ما يكون باليد لأنها هي التي يكتب ويضرب بها الإنسان ويقتل بها.

<sup>(</sup>٤) فلو قال النجار: عملت هذا الكرسي بيدي لكان المعنى أنه باشر العمل بيده.

كما في قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيمَ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٧٩] فإنه يدل على مباشرة الشيء بالبد(١).

الثاني: أنه لو كان المراد أن الله تعالى خلق هذه الأنعام بيده لكان لفظ الآية «خلقنا لهم بأيدينا أنعاماً (٢٠) كما قال الله تعالى في آدم: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَيِّ ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَيِّ ﴾ [س: ٧٥] لأن الفرآن نزل بالبيان لا بالتعمية لقوله تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكُتَلِينَ ﴾ [النحل: ٨٩].

وإذا ظهر بطلان القول الأول تعين أن يكون الصواب هو القول الثاني وهو: أن ظاهر اللفظ أن الله تعالى خلق الأنعام كما خلق غيرها<sup>(3)</sup> ولم يخلقها بيده، لكن إضافة العمل إلى اليد كإضافته إلى النفس بمقتضى اللغة العربية بخلاف ما إذا أضيف إلى النّفس وَعُدِّيَ بالباء إلى اليد فتنبه للفرق فإن التنبه للفروق بين المتشابهات<sup>(٥)</sup> من أجود أنواع العلم<sup>(١)</sup> وبه يزول كثير من الإشكالات<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>۱) فمدار الأمر على حرف الباء فإن عدي الفعل بالباء دل على مباشرة اليد وإن لم يعد بالباء لم يدل على المباشرة.

انظر شرح التدمرية لفالح آل مهدي ص١٧٤.

 <sup>(</sup>٢) أي يضيف الفعل (خلق) لنفسه ثم يتعدى الفعل بالباء.

<sup>(</sup>٣) ولم يعترض إبليس على الرب الله ولو كان المراد بذلك القدرة لقال إبليس: وأنا خلقتني بقدرتك.

<sup>(</sup>٤) أي بقدرته.

<sup>(</sup>٥) هذا من التشابه النسبي الذي يكون مشتبها على بعض الناس دون بعض أما التشابه الحقيقي فلا يعلمه إلا الله ككيفية صفاته.

انظر تقريب التدمرية للمؤلف ص٩٤.

 <sup>(</sup>٦) وهو ليس خاصاً بالعقائد بل في الفقه أيضاً علم الفروق بين المتشابه من المسائل وقد صنف في كل مذهب وأشهره فروق القرافي.

<sup>(</sup>٧) قال شيخ الإسلام في التذمرية ص٧٣.

ومما يشبه هذا [القول] أن يجعل اللفظ نظيراً لما ليس مثله كما قيل في قوله: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن نَسَجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ فقيل: هو مثل قوله: ﴿أَوَلَمْ يَرْوَا أَنّا خَلَقْنَا لَهُم يَمّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُما ﴾ فهذا ليس مثل هذا لأنه هنا أضاف الفعل إلى الأيدي فصار شبيها بقوله: ﴿فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُو ﴾ وهناك أضاف الفعل إليه فقال: ﴿لِمَا خَلَقْتُ ﴾ ثم قال: ﴿ بِيكُنّى ﴾ اه.

المثال ١٤

# المثال الرابع عشر(۱)

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُاللَّهِ فَوْقَ ٱلَّذِيمِ مَ الفتح: ١٠]. الجواب: أن يقال: هذه الآية تضمنت جملتين:

الجملة الأولى: قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ يُبَايِعُونَكَ ﴾ (٢) ﴿إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ وَقَدَ أَخَذَ السَّلْفُ أَهُلِ السُّنَة بظاهرها وحقيقتها، وهي صريحة في أن الصحابة ﴿ كَانُوا يَبَايعُونَ النَّبِي ﷺ نفسه. كما في قوله تعالى: ﴿ لَمَّذَ رَبِنُ كَانُوا يَبَايعُونَكَ مَّتَ الشَّجَرَة ﴾ [الفتح: ١٨].

ولا يُمكن لأحد أن يفهم من قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُبَايِعُوكَ اللَّهَ﴾ [الفتح: ١٠] أنهم يبايعون الله نفسه (٣) ولا أن يدعي أن ذلك ظاهر اللفظ لمنافاته (٤) لأول الآية والواقع (٥) واستحالته في حق الله تعالى (١).

وإنما جعل الله تعالى مبايعة؛ الرسول على مبايعة له لأنه رسوله وقد بايع الصّحابة على الجهاد في سبيل الله تعالى ومبايعة الرسول على الجهاد في سبيل من أرسله مبايعة لمن أرسله لأنه رسوله المبلغ عنه. كما أن طاعة الرسول طاعة لمن أرسله لقوله تعالى: ﴿مَن يُعلِع الرّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهُ ﴾ [النساء: ٨٠].

<sup>(</sup>١) من الأمثلة التي ادعى المعطلة أن السلف قد أولها.

<sup>(</sup>٢) يعنى بيعة الرضوان بالحديبية.

 <sup>(</sup>٣) أي أن الله يريده لهم فيبايعونه مباشرة بدون واسطة الرسول ﷺ فإنه لا يمكن أن يفهم
 أحد هذا الفهم.

<sup>(</sup>٤) أي هذا الذي ادعوا انه الظاهر.

<sup>(</sup>٥) لأن الواقع أن المبايعة وقعت لرسول الله 繼.

 <sup>(</sup>٦) لأن هذا ينافي علو الله وهو وصف ذاتي لله وهو سبحانه لا يحل في شيء من مخلوقاته
 ولا يحل في الأرض فهذا عقيدة الحلولية وأما أهل السنة فيقولون إن الله بائن من
 خلقه.

وفي إضافة مبايعتهم الرسول ﷺ إلى الله تعالى من تشريف النبي ﷺ وتأييده وتوكيد هذه المبايعة وعظمها ورفع شأن المبايعين ما هو ظاهر لا يخفى على أحد.

الجملة الثانية: قوله تعالى: ﴿يَدُ اللهِ فَوَقَ آيْدِيمِمْ ﴾ [الفتح: ١٠] وهذه أيضاً على ظاهرها وحقيقتها، فإن يد الله تعالى فوق أيدي المبايعين لأن يده من صفاته وهو سبحانه فوقهم على عرشه فكانت يده فوق أيديهم (١) وهذا ظاهر اللفظ وحقيقته وهو لتوكيد كون مبايعة النبي على مبايعة الله كان وهذا يلزم منها أن تكون يد الله جل وعلا مباشرة لأيديهم ألا ترى أنه يقال: السماء فوقنا مع أنها مباينة لنا بعيدة عنا فيد الله كان فوق أيدي المبايعين لرسوله على مع مباينته تعالى لخلقه وعلوه عليهم.

ولا يمكن لأحد أن يفهم أن المراد بقوله: ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ آيدِهِم ﴾ [الفتح: ١٠] يد النبي الله (٢) ولا أن يدعى أن ذلك ظاهر اللفظ لأن الله تعالى أضاف اليد إلى نفسه ووصفها بأنها فوق أيديهم ويد النبي الله عند مبايعة الصحابة لم تكن فوق أيديهم بل كان يبسطها إليهم فيمسك بأيديهم كالمصافح لهم فيده مع أيديهم لا فوق أيديهم.

<sup>(</sup>١) للمفسرين خمسة أتوال في الآية:

أحدها: يد الله في الوفاء فوق أيديهم.

والثاني: يد الله في الثواب فوق أيديهم.

والثالث: يد الله عليهم في المنة بالهداية فوق أيديهم بالطاعة ذكر هذه الأقوال الزجاج. والرابع: قوة الله ونصرته فوق قوتهم ونصرتهم ذكره ابن جرير وابن كيسان لكن إذا كان هذا المعنى مع إثبات اليد فإنه يكون من باب مرأى منا في الآية التي سبقت.

الخامس: ما أختاره المؤلف وهو الذي عليه السلف. انظر الأقوال في تفسير:

ابن الجوزي (٧/ ٤٢٧)، الطبري (٧٦ / ٢٦)، ابن كثير (٥/ ٣٤٢) والآلوسي (٢٦/ ٩٦) والآلوسي (٩٦ / ٢٦) والشهاب (٩٦ / ٥١)، صديق حسن خان والشهاب (٩٦ / ٥١)، وابن عطية (٤٢ / ٤١) والشربيني (٤٢ / ٤١)، وأبي خيان (٩٣ / ١٣)، الثعالبي (٩٣ / ١٩)، والبغوي (٤/ ١٩٠)، والموكاني (٥٨ / ٢١٢).

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير البحر المحيط لآبي حيان (٩٢/٩)، والنسفي (٣/ ٣٣٥).

المثال ۱۵

## المثال الخامس عشر(١)

قوله تعالى في الحديث القدسي: «با ابن آدم مرضت فلم تعدني» الحديث.

وهذا الحديث رواه مسلم في باب فضل عيادة المريض من كتاب البر والصلة والآداب رقم (٤٣) ص(١٩٩٠) ترتيب محمد فؤاد عبد الباقي رواه مسلم والصلة والآداب رقم (٤٣) ص(١٩٩٠) ترتيب محمد فؤاد عبد الباقي يقول مسلم الله عن أبي هريرة والله قال: قال رسول الله والله الله قال أعودك وأنت يوم القيامة : يا ابن آدم مرضت فلم تعدني قال: يا رب كيف أعودك وأنت رب العالمين قال: أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلم تعده أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده يا ابن آدم استطعمتك فلم تطعمني قال: يا رب وكيف أطعمك وأنت رب العالمين قال: أما علمت أنه استطعمك عبدي فلان فلم تطعمه أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي يا ابن آدم استسقيتك فلم تسقني قال: يا رب كيف أسقيك وأنت رب العالمين قال: استسقاك عبدي فلان فلم عبدي فلان فلم تسقه أما إنك لو سقيته وجدت ذلك عندي».

والجواب: أنَّ السَّلف أخذوا بهذا الحديث لم يَصرفوه عن ظاهره بتحريف يَتَخَبَّطُونَ فيه بأهوائهم وإنَّما فَسَّروه بما فَسَّره به المتكلم به (٣) فقوله

<sup>(</sup>١) حيث زعموا أن ظاهر الحديث أن الله يجوع ويعطش ويمرض وأن السلف أولوا الحديث.

 <sup>(</sup>۲) انظر شرح الحديث في:
 الترام (۱۲۵/۱۲) مالة

النووي (١٦/ ١٢٥)، والقرطبي (٦/ ٥٥١)، وشرح الأبي والسنوسي (٧/ ٢٤).

 <sup>(</sup>٣) أشبه اللفظ العام إذا قرن به استثناء أو غاية أو صفة كقوله تعالى: ﴿ فَلَيْكَ فِيهِمْ أَلَفَ
 سَنَةٍ إِلّا خَسِينَ عَامًا ﴾ ونحو ذلك فإن الناس متفقون على أنه حينئذٍ ليس ظاهره ألفاً
 كاملة.

انظر موقف المتكلمين للغضن (٢/ ٨٢١).

تعالى: "مرضت... واستطعمتك... واستسقيتك، بَيّنه الله تعالى بِنَفْسِه حيث قال: "أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلاناً مرض وأنه استطعمك عَبْدي فُلان وهو صَريح في أَنَّ المراد به مرض عبد من عباد الله واستطعام عبد من عباد الله واستسقاء عبد من عباد الله (1). والذي فسره بذلك هو الله المتكلم به وهو أعْلَمُ بمراده. فإذا فسرنا المرض المضاف إلى الله والاستطعام المضاف إليه والاستسقاء المضاف إليه بمرض العبد واستطعامه واستسقائه؛ لم يكن في ذلك صرف للكلام عن ظاهره لأن ذلك تفسير المتكلم به فهو كما لو تكلّم بهذا المعنى ابتداء وإنما أضاف الله ذلك ألى نفسه أولاً للترغيب والحث. كقوله تعالى: ﴿مَن ذَا الّذِي يُقْرِضُ اللّه﴾ [البقرة: ٢٤٥].

وهذا الحديث من أكبر الحجج الدَّامغة لأهل التَّأويل الذين يحرفون نصوص الصِّفات عن ظاهرها بلا دليل من كتاب الله تعالى ولا من سُنة رسوله على وإنما يحرفونها بشبه باطلة هم فيها متناقضون مضطربون. إذ لو كان المراد خلاف ظاهرها كما يقولون لبينه الله تعالى ورسوله ولو كان ظاهرها ممتنعاً على الله \_ كما زعموا لبينه الله ورسوله كما في هذا الحديث. ولو كان ظاهرها اللائق بالله ممتنعاً على الله لكان في الكتاب والسَّنة من وصف الله تعالى بما يَمْتَنِعُ عليه ما لا يحصى إلَّا بكلفة وهذا من أكبر المُحال.

ولنكتف بهذا القدر من الأمثلة لتكون يبراساً لغيرها(٢) وإلَّا فالقاعدة

<sup>.(</sup>١) قال شيخ الإسلام في التدمرية ص٧٣:

وهذا صريح في (أن) الله سبحانه وتعالى لم يمرض ولم يجع ولكن مرض عبده وجاع عبده فجعل جوعه جوعه ومرضه مفسراً ذلك بأنك (لو أطعمته لوجدت ذلك عندي، ولو عدته لوجدتني عنده) فلم يبق في الحديث لفظ يحتاج إلى تأويل.

<sup>(</sup>٢) ونزيد مثالين على ما ذكر المؤلف كما ورد في كتاب موقف المتكلمين لسليمان الغضن (٢) (٨٢١/٢).

١ ـ قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمُنْهِرِقُ وَٱلْمَرْبُ ۚ فَأَيِّنَمَا ثُولُوا فَشَمَّ رَبِّهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥].

عند أهل السُّنَّة والجماعة معروفة وهي (إجراء آيات الصفات وأحاديثها على ظاهرها من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل).

وقد تقدم الكلام على هذا مستوفى في قواعد نصوص الصفات والحمد لله رب العالمين.

فالمعنى: أي موضع استقبلتموه فهنالك وجه الله فقد جعل وجه الله في المكان الذي يستقبله وأخبر أن الجهات له فدل على أن الإضافة إضافة تخصيص وتشريف كأنه قال: جهة الله وقبلة الله.

والغرض أنه إذا قبل: (فشم قبلة الله) لم يكن هذا من التأويل المتنازع فيه الذي ينكره منكروا تأويل آيات الصفات ولا هو مما يستدل به على المثبتة فإن هذا المعنى صحيح في نفسه والآية دالة عليه.

٢ \_ قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْتَفُ عَن سَاقِ ﴾ [القلم: ٤٢].

فقد ورد عن ابن عباس أنه قال فيه هذه الآية: (هو الأمر الشديد المفضع من الهول يوم القيامة) وعن عكرمة نحو هذا التفسير وقد احتج بهذا نفاة الصفات من أهل التأويل وجعلوه من أدلتهم لتسويغ التأويل لأي الصفات. والجواب عن ذلك أن يقال: إن هذه الآية ليست صريحة في إثبات الساق صفة لله فلا ولذلك فسرها من فسرها من السلف بالكشف عن أمر شديد كما يقال: كشفت الحرب عن ساق، فليس هذا التفسير من باب التأويل للصفات ولذلك نجد السلف رحمهم الله يثبتون صفة الساق كما ورد في التصريح بها في حديث أبي سعيد في الصحيحين وفيه: «فيكشف عن ساقه» يعني الرب تلا وهذا =

فقد ورد عن مجاهد أنه قال في تفسير هذه الآية: (قبلة الله فأينما كنت في شرق أو غرب فلا توجهن إلا إليها).

وقد احتج النفاة بهذا على أن التأويل وارد عن السلف وذكروا ذلك في مناظرتهم لشيخ الإسلام ابن تيمية.

يدل على أنهم لم يقصدوا تأويل الصفة وإنما فسروا الآية بما ظهر من معناها يقول شيخ الإسلام ابن تيمية:

(ولا ريب أن ظاهر القرآن لا يدل على أن هذه من الصفات فإنه قال: ﴿ وَمَ يُكُنَّتُ عَن سَاقِهِ عَن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَم يقل عن ساقِه، فمع عدم التعريف بالإضافة لا يظهر أنه من الصفات إلا بدليل آخر ومثل هذا ليس بتأويل، وإنما التأويل صرف الآية عن مدلولها ومفهومها ومعناها المعروف).

وبهذا يتبين لنا أنه لا حجة لنفاة الصفات من أهل التأويل فيما زعموه من أن السلف تأولوا بعض نصوص الصفات.

وقد ظهر مما سبق أن تفسيرات السلف لهذه النصوص موافقة لظواهرها اللاثقة بالله تعالى وأن تفسيراتهم هذه قد دلت عليها القرائن الصحيحة المتصلة بالنص أو المنفصلة عنه.

وقد عرفنا فيما مضى أن كلام الله تعالى وكلام رسوله ﷺ إذا كان مجملاً وظاهراً وقد فسر معناه وبينه كلام آخر متصل به أو منفصل عنه فتفسيره بهذا الكلام الآخر ليس فيه خروج عن كلام الله ورسوله ولا عيب في ذلك ولا نقص.

وليس هو من التأويل المذموم الذي هو مدار النزاع بين أهل السنة ومخالفيهم من أهل التأويل فإن أهل التأويل المذموم يجعلون ظواهر كثير من الألفاظ الشرعية دالة على ما ليست بمدلولة له من الكفر والإلحاد ثم يريدون صرفها عنه فوقعوا في محذورين:

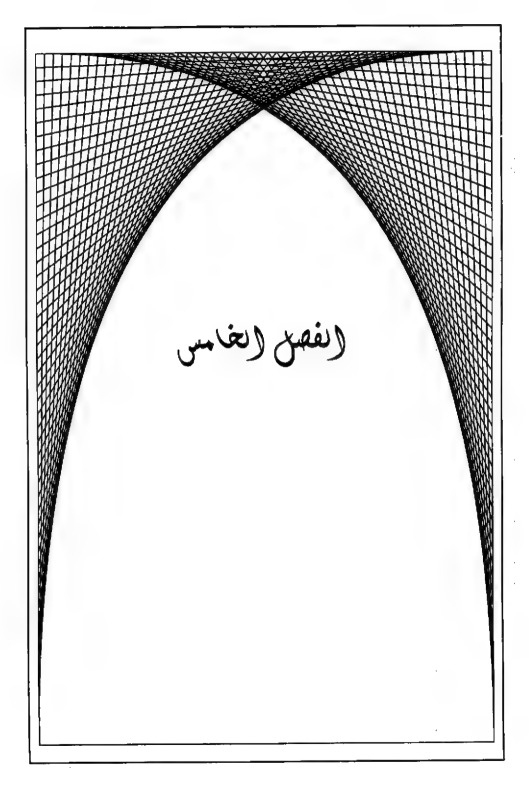
أحدهما: ظنهم الباطل في ظواهر النصوص الشرعية.

والثاني: تحريفهم لمعاني النصوص الحقيقية.

والمقصود أن التأويل ليس كله باطلاً بل منه ما هو باطل ومنه ما هو حق وهو ما توافرت فيه شروط التأويل الصحيح سواء سمى تأويلاً أو تفسيراً أو غير ذلك ومن أمثلته:

قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَثُواْ وَلَدَّ يَلْبِسُوٓا إِيمَنتَهُم بِظُلْمِ ﴾ [الأنعام: ٨٢].

فالتأويل الصحيح للظلم هنا هو الشرك كما يدل عليه قوله تعالى حكاية عن لقمان ﴿يَبُنَى لَا نُشْرِكَ بِاللّهِ إِنَّ الْفِرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣] وكما في الصحيح عن عبد الله بن مسعود عليه قال: لما نزلت: ﴿وَلَرّ بِلَبِسُوا إِبِمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ قال الصحابة: يعني أصحاب النبي عليه وأينا لم يظلم؟ فنزلت: ﴿إِنَّ الشِرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ ومن هنا نعلم أن النصوص الشرعية يجوز تأويلها وذلك بتخصيص عمومها وتقييد مطلقها وبيان مجملها إذا توافرت في النص شروط التأويل الصحيح واعتمد على أدلة سلمة.





#### الخاتمة

إذا قال قائل: قد عرفنا بطلان مذهب أهل التأويل في باب الصفات ومن المعلوم أن الأشاعرة من أهل التأويل لأكثر الصفات فكيف يكون مذهبهم باطلاً (١) وقد قيل إنهم يمثلون اليوم خمسة وتسعين بالمئة من المسلمين؟.

\_ وكيف يكون باطلاً وقدوتهم في ذلك أبو الحسن الأشعري؟(٢).

\_ وكيف يكون باطلاً وفيهم فلان وفلان من العلماء المعروفين بالنصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولأثمة المسلمين وعامتهم؟ (٣).

قلنا الجواب عن السؤال الأول: أننا لا نُسلِّم أن تكون نسبة الأشاعرة بهذا القَدْر بالنسبة لسائر فرق المسلمين فإن هذه دعوى تحتاج إلى إثبات عن طريق الإحصاء الدقيق.

ثمَّ لو سَلَّمنا أَنَّهم بهذا القدر أو أكثر، فإنه لا يقتضي عصمتهم من الخطأ. لأن العصمة في إجماع المسلمين لا في الأكثر.

ثم نقول: إن إجماع المسلمين قديماً ثابت على خلاف ما كان عليه أهل التأويل فإن السلف الصالح من صدر هذه الأمة وهم الصحابة الذين هم خير القرون والتَّابعون لهم بإحسان وأئمة الهدى من بعدهم كانوا مجمعين على إثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسوله والمساء والصفات وإجراء النصوص على ظاهرها اللائق بالله تعالى من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل.

<sup>(</sup>١) هذا هو السؤال الأول.

<sup>(</sup>٢) هذا هو السؤال الثاني.

<sup>(</sup>٣) هذا هو السؤال الثالث.

وهم خير القرون بنص الرسول ﷺ وإجماعهم حجة مُلْزمة لأنه مقتضى الكتاب والسُّنة، وقد سبق نقل الإجماع عنهم في القاعدة الرابعة من قواعد نصوص الصفات.

والجواب عن السؤال الثاني: أن أبا الحسن الأشعري وغيره من أئمة المسلمين لا يدعون لأنفسهم العصمة من الخطأ، بل لم ينالوا الإمامة في الدِّين إلا حين عرفوا قدر أنفسهم ونزلوها منزلتها وكان في قلوبهم من تعظيم الكتاب والسنة ما استحقوا به أن يكونوا أئمة. قال الله تعالى: ﴿ وَيَعَمَلْنَا مِنْهُمْ أَبِيَّةُ يَهَدُونَ بِأَرِينَا لَمُ اللهُ عَمَلُنا مِنْهُمْ أَبِيَّةً إِلَيْ مِنْ اللهُ وَعَالَى اللهُ عَلَى اللهُ مِنْ اللهُ وَقَالَ عِن الراهيم : ﴿ إِنَّ إِرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا يَلِهَ حَيْفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ النَّمْرِكِينَ اللهُ شَاكِرًا النحل: ١٢٠ ، ١٢٠].

ثم إن هؤلاء المتأخرين الذين ينتسبون إليه لم يقتدوا به الاقتداء الذي ينبغي أن يكونوا عليه. وذلك أن أبا الحسن كان له مراحل ثلاث في العقيدة:

المرحلة الأولى - مرحلة الاعتزال: اعتنق مذهب المعتزلة أربعين عاماً يقرره ويناظر عليه ثم رجع عنه وصرح بتضليل المعتزلة وبالغ في الرد عليهم (١).

المرحلة الثانية: مرحلة بين الاعتزال المَحض والسَّنة المحضة سلك فيها طريق أبي محمد عبد الله بن سعيد بن كلاب<sup>(۲)</sup> قال شيخ الإسلام ابن تيمية ص(٤٧١) من المجلد السادس عشر من مجموع الفتاوى لابن قاسم: (والأَشْعَري وأَمْنَالُه بَرْزَجْ بين السَّلف والجَهمية أُخذُوا من هؤلاء كلاماً صحيحاً ومن هؤلاء أصولاً عقلية ظنوها صحيحة وهي فاسدة) اه.

المرحلة الثالثة: مرحلة اعتناق مذهب أهل السنة والحديث مقتدياً

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ص٧٧ ج٤، انظر تبيين كذب المفتري لابن عساكر ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ص٥٦ه جه.

بالإمام أحمد بن حنبل رحمه الله كما قرَّره في كتابه (الإبانة عن أصول الديانة) وهو من آخر كتبه أو آخرها(١).

### قال في مقدمته:

ولا من خلفه تنزيلٌ من حكيم حميد جمع فيه علم الأولين وأكمل به الفرائض والدِّين فهو صراط الله المستقيم وحبله المتين، من تمسَّك به نجا ومن خالفه صلَّ وغوى وفي الجهل تَرَدَّى وحث الله في كتابه على التمسك بسنة رسوله ﷺ فقال عَلى: ﴿وَمَا مَائِكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَانَهُواً﴾ المستقيم وحبله المتين، من تمسَّك به نجا بسنة رسوله ﷺ فقال عَلى: ﴿وَمَا مَائِكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُدُوهُ وَمَا نَهَنَمُ عَنْهُ فَانَهُواً﴾ [الحشر:٧] إلى أن قال: «فأمرهم بطاعة رسوله كما أمرهم بطاعته ودعاهم إلى التمسك بسنَة نبيه ﷺ كما أمرهم بالعمل بكتابه فنبذ كثير ممن غلبت أشقوته واستحوذ عليهم الشَّيطان سُنَنَ نبي الله ﷺ وراء ظُهُورهم وعَدَلُوا إلى أسلاف لهم قلدوهم بدينهم ودانوا بديانتهم وأَلْظَلُوا سُنَن رسول الله ﷺ أسلاف لهم قلدوهم بدينهم ودانوا بديانتهم وألْظلُوا سُنَن رسول الله على ورفضوها وأنكروها وجحدوها افتراءً منهم على الله قد ضلُّوا وما كانوا مهتدين ثم ذكر رحمة الله أصولاً من أصول المبتدعة وأشار إلى بطلانها ثم قال:

«فإن قال قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والجهمية والحرورية والرافضة والمرجئة فعرفونا قولكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون؟ قبل له: قولنا الذي نقول به وديانتنا التي ندين بها التَّمسك بكتاب ربنا عَن وبسنة نبينا عَن وما روي عن الصَّحَابة والتَّابعين وأثمة الحديث ونحن بذلك مُعْتَصمُون وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل نَضَّر الله

<sup>(</sup>۱) وينكر بعض الأشعرية نسبة الكتاب جميعه إلى الإمام أبي الحسن انظر نظرة علمية في نسبة الإبانة جميعه لأبي الحسن لوهبي غاوجي وانظر ما كتبه الإمام الأشعري في رسالته المسماه برسالة الثغر بتحقيق كل من الدكتور محمد الجلينيد، وعبد الله الجنيدي،

وتقسيم المؤلف أطوار أبي الحسن فيه خلاف بين الباحثين، فانظر الكلام عليه في موقف ابن تيمية من الأشاعرة للدكتور المحمود (١/ ٣٦١).

وجهه ورفع درجته وأجزل مثوبته قائلون ولمن خالف قوله مُجانبون لأنَّه الإِمام الفاضل والرئيس الكامل ثم أثنى عليه بما أظهر الله على يده من الحق وذكر ثبوت الصِّفات ومسائل في القدر والشَّفاعة وبعض السَّمعيات وقرر ذلك بالأدلة النَّقلية والعَقْليَّة والمتأخرون الَّذين ينتسبون إليه أَخَذُوا بالمرحلة الثَّانية من مراحل عقيدته والتزموا طريق التَّاويل في عامَّة الصَّفات ولم يثبتوا إلَّا الصِّفات السَّع المذكورة في هذا البيت:

حَيْ عَلِيْمٌ قَلِيْمٌ وَالْكَلَامُ لَهُ إِرَادَةٌ وَكَذَاكَ السَّمْعُ وَالْبَصَّرُ على خلاف بينهم وبين أهل السنة في كيفية إثباتها.

ولما ذكر شيخ الإِسلام ابن تيمية ما قيل في شأن الأشعرية ص(٣٥٩) من المجلد السَّادس من مجموع الفتاوى لابن القاسم قال:

(ومرادهم الأشعرية الله المنفون الصفات الخبرية وأمّا من قال منهم بكتاب (الإبانة) الذي صنّفه الأشعري في آخر عمره ولم يظهر مقالة تناقض ذلك فهذا يُعَدُّ من أهل السُّنة). وقال قبل ذلك ص(٣١٠): (وأما الأشعرية فعكس هؤلاء وقولهم يَسْتَلْزِم التَّعطِيل وأنّه لا داخل العالم ولا خارجه وكلامه معنى واحد ومعنى آية الكُرسِي وآية الدَّين والتَّوراة والإِنجِيل واحد وهذا معلوم الفساد بالضَّرورة) اه.

وقال تلميذه ابن القيم في النُّونية ص(٣١٢) من شرح الهَرَّاس ط. الإمام:

واصلم بِأَنَّ طَرِيقَ هُمْ عَكْسُ الطريق الْمُسْتَقِيم لِمَنْ له عَيْنَانِ المُسْتَقِيم لِمَنْ له عَيْنَانِ اللهِ أَنْ قَال:

فَاعْجَبْ لِعُمْيانِ الْبَصَائِرِ أَبْصَرُوا كَوْنَ الْمُقلِّدِ صَاحِبَ الْبُرِهَانِ وَرَأَوْه بِالتَّقْلِيدِ أَوْلَى مَنْ سِوَاهُ يِغَيْرِ مَا بَصَرِ وَلاَ بُرْهَانِ وَوَمَهُوا مِنِ الْوَحْيَيْنِ إِذْ لَمْ يَفْهَمُوا مَعْنَاهُمَا عَجَباً لِذِي الْحِرْمَانِ

وقال الشيخ محمد أمين الشنقيطي في تفسيره أضواء البيان ص(٣١٩) ج(٢) على تفسير آية استواء الله تعالى على عرشه التي في سورة الأعراف: (اعلم أنّه غلط في هذا خَلَقٌ لا يُحصى كثرة من المتأخرين فزعموا أنّ الظّاهر المتبادر السّابق إلى الفهم من معنى الاستواء واليد مثلاً في الآيات القرآنية هو مشابهة صفات الحوادث وقالوا: يجب علينا أن نصرفه عن ظاهره إجماعاً. قال: ولا يخفى على أدنى عاقل أنّ حقيقة معنى هذا القول أن الله وصف نفسه في كتابه بما ظاهره المتبادر منه السابق إلى الفهم الكفر بالله تعالى والقول فيه بما لا يليق به جلّ وعلا. والنبي على الذي قيل له: ﴿وَأَزَلنا ۚ إِلَيْكَ الذِّحَرَ لِنُبَيّنَ لِلنّاسِ مَا نُزُلَ إِلَيْمٍ ﴾ [النحل: 33] لم يبين حرفاً واحداً من ذلك مع إجماع من يُعتَد به من العلماء على أنه على لا يجوز في حقّه تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه وأخرى في العقائد لا سيما ما ظاهره المتبادر منه الكفر والفّلال المبين حتى جاء هؤلاء الجهلة من ظاهره المتبادر منه الكفر والفّلال المبين حتى جاء هؤلاء الجهلة من عليق والنّبي على كتاب أو سنة سُبْحانك يليق والنّبي على تقاء أنفسهم من غير اعتماد على كتاب أو سنة سُبْحانك عنه وكل هذا من تلقاء أنفسهم من غير اعتماد على كتاب أو سنة سُبْحانك هذا بهتان عظيم! ولا يخفى أن هذا القول من أكبر الفّلال ومن أعظم هذا بهتان عظيم! ولا يخفى أن هذا القول من أكبر الفّلال ومن أعظم هذا بهتان عظيم! ولا يخفى أن هذا القول من أكبر الفّلال ومن أعظم الافتراء على الله جل وعلا ورسوله على ...

والحق الذي لا يشك فيه أذنى عاقل أنّ كل وصف وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله على فالظاهر المتبادر منه السابق إلى فهم من في قلبه شيء من الإيمان هو التّنزيه التّام عن مُشَابهة شيء من صفات الحوادث قال: وهل يُنكر عاقل أن السّابق إلى الفَهْم المتبادر لكل عاقل هو منافاة الخالق للمَخْلُوق في ذاته وجميع صفاته لا والله لا يُنكِرُ ذلك إلّا مُكابر. والجاهل المفتري الذي يزعم أن ظاهر آيات الصّفات لا يليق بالله لأنّه كفر وأتشبيه إنّما جر إليه ذلك تنجيسُ قلبه بِقَذَرِ التّشبيه بين الخالق والمخلوق فأدّاهُ شؤم التّشبيه إلى نفي صفات الله جلّ وعلا وعدم الإيمان بها مع أنه جلّ وعلا هو الذي وصف بها نفسه فكان هذا الجاهل مشبّها أولاً و معطلاً ثانياً فارتكب ما لا يليق بالله ابتداء وانتهاء. ولو كان قلبه عارفاً بالله كما ينبغي مُعَظّماً لله كما ينبغي طاهراً من أقذار التّشبيه؛ لكان المتبادر عنده ينبغي مُعَظّماً لله كما ينبغي طاهراً من أقذار التّشبيه؛ لكان المتبادر عنده

السَّابق إلى فهمه أنَّ وصف الله تعالى بالغ من الكمال والجلال ما يَقْطَعُ أُوهام علائق المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين فيكون قلبه مُستَعِداً للإِيمان بصفات الكمال والجلال الثابتة لله في القرآن والسَّنة الصَّحيحة مع التَّنزيه التَّام عن مشابهة صفات الخلق على نحو قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَى يُّ وَهُو السَّمِيعُ ٱلْصَيعُ لَامِه كَاللهُ.

والأشعري أبو الحسن كلله كان في آخر عمره على مذهب أهل السنة والحديث وهو: إثبات ما أثبته الله تعالى لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله على من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل ومذهب الإنسان ما قاله أخيراً إذا صرح بحصر قوله فيه (١) كما هي الحال في أبي

<sup>(</sup>١) إذا وجد للإنسان ڤولان مختلفان وعلم المتأخر فله حالان:

أً \_ أن يصرح بقوله الأخير بالرجوع عن القول الأول فإن الأخير يكون مذهباً له وهذا مراد المؤلف من قوله إذا صرح بحصر قوله فيه، وظاهر كلام الأصوليين أن هذا لا خلاف فيه.

ب \_ ألا يصرح بالرجوع فجمهور العلماء على أن القول الأخير هو مذهبه وذهب بعض الحنابلة والشافعية إلى أن الأول هو مذهبه ما دام أنه لم يصرح بالرجوع انظر إتحاف ذوي البصائر د. النملة (٨/ ١٦٢).

وقال الطوفي في شرح إلبليل (٣/ ٦٢٥):

إذا أطلق المجتهد قولين في وقتين فإن علم آخر القولين فهو مذهبه دون الأول فلا يجوز بعد رجوعه عنه أن يفتى به ولا يقلد فيه ولا يعد من الشريعة، كالناسخ والمنسوخ في كلام الشارع ويبقى العمل على الناسخ المتأخر ويترك المنسوخ المتقدم من جهة العمل به، لأن نصوص الأئمة بالإضافة إلى مقلديهم كنصوص الشارع بالإضافة إلى الأئمة.

فإن قيل: إذا كان القول القديم المرجوع عنه لا يعد من الشريعة بعد الرجوع إليه فما الفائدة في تدوين الفقهاء للأقوال القديمة عن أثمتهم؟ حتى ربما نقل عن أحدهم في المسألة الواحدة القولان والثلاثة والأربعة.

قيل: قد كان القياس أن لا تدون تلك الأقوال وهو أقرب إلى ضبط الشرع إذ ما لا عمل عليه لا حاجة إليه فتدوينه تعب محض لكنها دونت لفائدة أخرى وهي التنبيه على مدارك الأحكام واختلاف القرائح والآراء وأن تلك الأقوال قد أدى إليها اجتهاد المجتهدين في وقت من الأوقات وذلك مؤثر في تقريب الترقي إلى رتبة الاجتهاد المطلق أو المقيد فإن المتأخر إذا نظر إلى مآخذ المتقدمين نظر فيها وقابل بينها =

الحسن كما يعلم من كلامه في الإبانة. وعلى هذا: فتمام تقليده اتباع ما كان عليه أخيراً، وهو التزام مذهب أهل الحديث والسُّنة؛ لأنَّه المذهب الصّحيح الواجب الاتباع الذي التزم به أبو الحسن نَفْسَهُ.

#### والجواب عن السؤال الثالث من وجهين:

الأول: أن الحق لا يُوزن بالرِّجال وإنَّما يُوزن الرِّجال بالحق. هذا هو الميزان الصَّحيح وإِنْ كان لمقام الرِّجال ومراتبهم أثرٌ في قُبول أقوالهم كما نَقْبَلُ خبر العدل ونتوقَف في خبر الفاسق لكن ليس هذا هو ميزان في كل حال، فإن الإنسان بَشَرٌ يَفُوته من كمال العلم وقوةً الفهم ما يَفُوته فقد يكون الرجل ديّناً وذا خلق ولكن يكون ناقص العلم أو ضعيف الفَهْم فَيَفُوته من الصَّواب بقدر ما حَصَلَ له من النقص والضعف، أو يكون قد نشأ على طريق معين أو مذهب معين لا يكاد يعرف غيره فيظن أن الصواب منحصر فيه ونحو ذلك.

الثاني: أنَّنا إذا قابلنا الرِّجال الذين على طريق الأشاعرة بالرِّجال الذين هم على طريق السَّلف وجدنا في هذه الطَّريق من هم أَجَلُّ وأَعْظَمُ وأَهْدَى وأقوم من الَّذين على طريق الأشاعرة فالأئمة الأربعة أصحاب المذاهب المتبوعة ليسوا على طريق الأشاعرة.

وإذا ارتقيت إلى من فوقهم من التّابعين لم تجدهم على طريق الأشاعرة.

وإذًا عَلَوْت إلى عصر الصَّحابة والخلفاء الأربعة الراشدين لم تجد فيهم من حذا حذو الأشاعرة في أسماء الله تعالى وصفاته وغيرهما مما خرج به الأشاعرة عن طريق السَّلف.

ونحن لا ننكر أنَّ لبعض العلماء المنتسبين إلى الأشعري قدم صدق(١)

فاستخرج منها فوائد وربما ظهر له من مجموعها ترجيح بعضها وذلك من المطالب
 المهمة فهذه فائدة تدوين الأقوال القديمة عن الأئمة اه.

 <sup>(</sup>۱) كالنووي وانظر كتاب الردود والتعقبات على ما وقع للإمام النووي في شرح صحيح مسلم من التأويل في الصفات تأليف مشهور آل سلمان.

في الإسلام والذّب عنه والعناية بكتاب الله تعالى وبسُنّة رسوله ﷺ رِوَايةً ودِرايةً والحرص على نَفْعِ المسلمين وهدايتهم ولكن هذا لا يَسْتَلْزِم عِصْمتهم من الخطأ فيما أَخْطَئُوا فيه ولا قبول قولهم في كل ما قالوه ولا يمنع من بيان خطئهم ورده لما في ذلك من بيان الحق وهداية الخلق.

ولا ننكر أيضاً أن لبَعْضِهم قصداً حسناً فيما ذهب إليه وخفي عليه الحق فيه ولكن لا يكفي لقبول القول حُسْنُ قَصْدِ قائله بل لابد أن يكون موافقاً لشريعة الله على فإن كان مخالفاً لها وجب ردَّه على قائله كائناً من كان لقول النبي عَنِي عَمِلَ عَمِلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدَّهُ (١).

ثم إن كان قائله معروفاً بالنصيحة والصّدق في طلب الحق اعتذر عنه في هذه المخالفة وإلّا عومل بما يَسْتَجِقُّه بسوء قَصْده ومُخَالفته.

## حكم أهل التأويل

فإن قال قائل: هلُّ تُكَفِّرون أَهِلِ التَّأْوِيلِ أَو تُفَسِّقُونهم؟ (٢).

قلنا: الحكم بالتكفير والتفسيق ليس إلينا بل هو إلى الله تعالى ورسوله على فهو من الأحكام الشرعية التي مردها إلى الكتاب والسُّنَّة فيجب التَّثبت فيه غاية التَّبت فلا يُكفَّر ولا يُفَسَّق إَلَّا من دل الكتاب والسُّنَّة على كُفْره أو فِسْقِه.

والأصل في المسلم الظَّاهر العدالة بَقَاء إسلامه وبَقَاء عَدَالَتَه حتى يتحقَّق زوال ذلك عنه بمُقُتَضَى الدَّليل الشَّرعي. ولا يجوز التَّساهل في تَكْفِيره أو تفسيقه؛ لأنَّ في ذلك محذورين عظيمين:

أحدهما: افتراء الكذب على الله تعالى في الحكم وعلى المحكوم عليه في الوصف الذي نبزه به.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في المطبوع مع شرح النووي (١٦/١٢)، ورواه البخاري بلفظ: «من أحدث» كما في نسخة الفتح (٥/٣٥٥).

 <sup>(</sup>٢) تراجع في هذه المسألة بعض الكتب المهمة المؤلفة فيها مثل منهج ابن تيمية في مسألة التكفير للمشعبي.

الثاني: الوقوع فيما نبز به أخاه إن كان سالماً مِنْهُ. ففي صحيح مسلم عن عبد الله بن عمر أن النبي على قال اإذا كَفْرَ الرَّجُلُ أَخَاهُ فَقَدْ بَاءَ بَهَا أَحَدُهُمَا وَفِي رواية: (إنْ كَانَ كَمَا قَالَ وَإِلاَّ رَجَعْتَ عَلَيْهِ (١) وفيه عن أبي ذر فله عن النبي على: (وَمَنْ دَعَا رَجُلاً بِالْكُفْرِ أَوْ قَالَ عَدُوً الله وَلَيْسَ كَذَلِكَ إِلاَّ حَارَ عَلَيْهِ (١).

وعلى هذا فيجب قبل الحكم على المُسْلِم بِكُفْرٍ أو فِسْقِ أن ينظر في أمرين:

أحدهما: دلالة الكتاب أو السُّنة على أن هذا القول أو الفعل موجب للكفر أو الفِسْق.

الثاني: انطباق هذا الحكم على القائل المعين أو الفاعل المعين بحيث تتم شروط التَّكفير أو التَّفسيق في حقه وتَنْتَفِي الموانع.

ومن أهم الشروط: أن يكون عالماً بمخالفته (٣) التي أوجبت أن يكون كافراً أو فاسقاً. لقوله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا قَوَلَى وَنُصَادِهِ جَهَنَمٌ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴿ ﴾ وَيَتَّبِعُ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا قَوَلَى وَنُصَادِهِ جَهَنَمٌ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ١١٥] وقوله: ﴿وَمَا كَانَ ٱللهُ لِيُضِلَ قَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَنهُم حَتَّى يُبَيِنَ لَهُم مَا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللهَ يَكُلِ شَيْءِ عَلِيمُ ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضِ لَهُم مَا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللهَ يَكُلِ شَيْءِ عَلِيمُ ﴿ إِنَّ اللّهُ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضِ لَهُم مَا يَتَقُونَ أَلِكُ السَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّ اللهُ الله المنا العلم: (لا يكفر جاحد الفرائض إذا كان حديث عهد بإسلام (٤) حتى يُبيّن له).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في المطبوع مع شرح النووي (۲/ ۶۹) وفي لفظ للبخاري المطبوع مع الفتح (۱۰/ ۵۳۱): «إذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء به أحذهما» اهـ.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في المطبوع مع شرح النووي (٢/٤٩).

 <sup>(</sup>٣) وأن يقصد المعين بكلامه المعنى المكفر، وأن تقوم عليه الحجة.
 انظر منهج ابن تيمية في مسألة التكفير (١/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٤) أما إذا لم يكن حديث عهد بالإسلام فإنه يكفر.

ومن المواتع: أن يقع ما يوجب الكفر أو الفسق بغير إرادة منه. ولذلك صور (١٠):

منها: أن يكره على ذلك فيفعله لداعي الإكراه لا اطمئناناً به فلا يكفر حينئذ لقوله تعالى: ﴿مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُمُ مُطْمَعِنًا ۖ بِالْإِيمَانِ وَلَكِكُن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَتُ مِن اللّهِ وَلَهُمْ عَدَاتُ عَظِيمٌ فَاللّهِ وَلَهُمْ عَدَاتُ عَظِيمٌ فَاللّهُ فَاللّهِ وَلَهُمْ اللّهِ وَلَهُمْ عَدَاتُ عَظِيمٌ فَاللّهُ فَالّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَا لَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَال

ومنها: أن يغلق عليه فكره فلا يدري ما يقول لشدة فرح أو حرّن أو خوف أو نحو ذلك.

ودليله ما ثبت في صحيح مسلم (٢) عن أنس بن مالك على قال قال رسول الله على: ﴿ للهُ أَسُدُ فَرَحاً بِتَوبة عَبْدِهِ حِين يَتُوب إليه مِنْ أَحَدِكُمْ كَانَ عَلَى رَاحِلَتِهِ بِأَرْضٍ فَلا إِ فَانْفَلَتَتْ مِنْهُ وَعَلَيْهَا طَعَامُه وَشَرَابُهُ فَأَيْسَ مِنْهَا فَأَتَى شَجَرَةً فَاضطَجَعَ فِي ظِلِّهَا قَدْ أَيْسَ مِنْ رَاحِلَتِهِ فَبَيْنَمَا هُوَ كَذَلِكَ إِذَا هُوَ بِهَا قَائِمَة عِنْدَهُ فَأَخَذَ بَخِطَامِهَا ثُمَّ قَالَ مِنْ شِدَّة الْفَرِحِ : اللَّهُمُّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُكَ أَخْطَأُ مِنْ شِدَّةِ الْفَرِحِ : اللَّهُمُّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُكَ أَخْطَأُ مِنْ شِدَّةِ الْفَرِحِ : اللَّهُمُّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُكَ أَخْطَأُ مِنْ شِدَّةِ الْفَرِحِ : اللَّهُمُّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُكَ

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ص(١٨٠) جر(١٢) مجموع الفتاوى لابن قاسم: (وأمَّا التكفير فالصَّواب أن من اجتهد من أمَّة محمد ﷺ وقصد الحق فأخطأ لم يكفر بل يُغْفَرُ له خَطَوُه ومن تَبَيَّنَ له ما جاء به الرَّسول فشاق الرَّسول من بعد ما تَبَيَّنَ لَهُ الهُدَى واتَّبَعَ غير سَبِيلِ المُؤمنين فهو كافِرٌ، ومن اتَّبع هواه وقصّر في طلب الحق وتكلّم بلا علم فهو عاص مُذنب ثم قد يكون فاسقاً وقد يكون له حسنات ترجح على سيئاته) اه.

وقال في ص(٢٢٩) ج(٣) من المجموع المذكور في كلام له: (هذا

<sup>(</sup>١) ومن المواتع:

الخطأ، الجهل، العجزا، الإكراه كما قال المؤلف.

انظر منهج ابن تيمية في التكفير (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم المطبوع مع شرح النووي (٦٣/١٧).

مع أني دائماً ومن جالسني يعلم ذلك مني(١) أنّي من أعظم النَّاس نهياً عن أنْ ينسب معين إلى تَكْفير وتَفْسِيق ومَعْصية إِلَّا إذا عُلِمَ أنه قد قامت عليه الحجة الرُّسالية التي من خالفها كان كافراً تارة وفاسقاً أُخرى وعَاصِياً أُخرى وأَنَّى أُقرر أنَّ الله قُد غفر لهذه الأمة خطأها وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية (٢) والمسائل العَمَلية (٣) وما زال السَّلف يُتَنَازَعُون في كثير من هذه المَسائل ولم يشهد أحد منهم على أحد لا بِكُفْرِ ولا بِفِسْقِ ولا بِمَعْصِيَةٍ وذكر أمثلة) ثم قال: (وكنت أُبَيِّن أن ما نقل عن السَّلف والأثمة من إطلاق القول بِتَكْفِير من يقول كذا وكذا فهو أيضاً حق لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين). . . إلى أن قال: (والتَّكفير هو من الوعيد فإنه وإن كان القول تكذيباً لما قاله الرسول ﷺ لكن قد يكون الرجل حديث عهد بإسلام أو نشأ ببادية بعيدة ومثل هذا لا يكفر بجحد ما يجحده حتى تقوم عليه الحجة وقد يكون الرَّجل لم يسمع تلك النُّصوص أوْ سمعها ولم تثبت عنده أو عارضها عنده معارض آخر أَوْجَبَ تأويلها وإِن كان مُخْطِئاً. وكنت دائماً أَذْكر. الحديث الذي في الصحيحين (٤) في الرجل الذي قال: «إِذَا أَنَا مِتُ فَأَحْرِقُوْنِي ثُم اسحَقُونِي ثُم ذَرُونِي في اليم فَوالله لَئِنْ قَدَر الله عليّ لَيُعَذِّبني عَذَاباً ما عَذَّبه أَحداً مِنَ العَالمين ففعلوا به ذلك فقال الله: ما حَمَلَكَ عَلَى مَا فَعَلْتَ قال: خَشْيَتُكَ فَغَفَرَ لَهُ» فهذا رجل شك في قدرة الله وفي إعادته إذا ذري بل اعتقد أنَّه لا يعاد وهذا كفر باتفاق المسلمين لكن كان جاهِلاً لا يعلم ذلك وكان مُؤمناً يخاف الله أن يعاقبه فغفر له بذلك والمتأول من أهل الاجتهاد الحريص على متابعة الرسول ﷺ أولى بالمغفرة من مثل هذا") اهـ.

وبهذا عُلِمَ الفرق بين القول والقائل وبين الفعل والفاعل فليس كل

<sup>(</sup>١) هذه جملة معترضة.

<sup>(</sup>۲) وهي العقائد.

<sup>(</sup>٣) وهي الفروع أي الفقه.

<sup>(</sup>٤) رواء البخاري مع الفتح (١٣/ ٤٧٩)، ومسلم مع النووي (١٧/ ٧٠) وانظر شرح الحديث فيهما واختلاف العلماء في معناه.

قول أو فعل يكون فسقاً أو كفراً يُحْكَمُ على قائله أو فاعله بذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كله ص(١٦٥) جـ(٣٥) من مجموع الفتاوى: (وأصل ذلك أن المقالة التي هي كفر بالكتاب والسنة والإجماع يُقال هي كفر قولاً يطلق كما دل على ذلك الدَّلائل الشَّرعية فإن الإيمان من الأحكام المُتَلَقَّاة عن الله ورَسُوله ليس ذلك مما يحكم فيه النَّاس بظُنُونهم والهوائهم ولا يجب أن يحكم في كل شَخص قال ذلك بأنه كافر حتى يَثبُت في حقه شروط التَّكفير وتَنْتَفِي مَوَانعه مثل من قال: إنَّ الخمر أو الرِّبا حلال؛ لقرب عهده بالإسلام أو لنشوئه في بادية بعيدة أو سمع كلاماً أنكره ولم يعتقد أنه من القرآن ولا أنه من أحَادِيث رَسُول الله على كما كان بعض السَّلف يُنْكِر أشياء حتى يَثبُت عنده أنَّ النَّبي على قالها) إلى أن قال: (فإن هؤلاء لا يكفرون حتى تقوم عليهم الحجَّة بالرسالة كما قال الله تعالى: هؤلاء لا يكفرون حتى تقوم عليهم الحجَّة بالرسالة كما قال الله تعالى: الأمة عن الخطأ والنسيان) اه. كلامه.

وبهذا عُلِمَ أَنَّ المقالة أو الفِعْلَة قد تكون كفراً أو فسقاً، ولا يلزم من ذلك أن يكون القائم بها كافراً أو فاسقاً إما لانتفاء شرط التَّكفير أو التَّفسيق أو وجود مانع شَرْعي يَمْنَع منه. ومن تبيَّن له الحق فأصَرَّ على مخالفته تبعاً لاعتقاد كان يعتقده أو متبوع كان يعظمه أو دنياً كان يؤثرها فإنه يستحق ما تقتضيه تلك المُخَالَفة من كُفْرِ أو فسُوق.

فعلى المؤمن: أن يبني معتقده وعمله على كتاب الله تعالى وسُنَة رسوله على المؤمن أن يبني معتقده وعمله على كتاب الله تعالى وسُنَة رسوله على مِنْهاجهما فإن ذلك هو الصّراط المستقيم الذي أمر الله تعالى به في قوله: ﴿وَأَنَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَنَّ عِنُونَ وَلا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلُ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَلَا ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنْقُونَ ﴿ وَالْمَامِ : ١٥٣].

وليحذر ما يَسْلُكِه بعض الناس من كونه يبني مُعْتَقَده أو عمله على مدهب مُعيَّن فإذا رأى نُصُوص الكتاب والسُّنة على خلافه حاول صرف هذه

النَّصوص إلى ما يوافق ذلك المذهب على وجوه مَتَعَسَّفَة فيجعل الكتاب والسَّنة تابعين لا مَتْبُوعين وما سواهما إِمَاماً لا تابعاً. وهذه طريق من طرق أصحاب الهوى لا أتباع الهدى وقد ذمَّ اللهُ هذه الطَّريق في قوله: ﴿وَلَوِ اتَّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمُ لَفَسَدَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْشُ وَمَن فِيهِ مَ بَلْ أَيْسَاهُم بِذِكْرِهِم فَهُمْ عَن أَلْكَرُهِم مُعْرِضُونَ وَالمومنون: ٧١].

والنَّاظر في مسالك النَّاس في هذا الباب يرى العجب العُجاب ويعرف شدة افتقاره إلى اللَّجوء إلى ربه في سؤال الهداية والثبات على الحق والاستعاذة من الضَّلال والانحراف.

ومن سأل الله تعالى بصدق وافتقار إليه، عالماً بغنى ربه عنه وافتقاره هو إلى ربه، فهو حري أن يَسْتَجِيب الله تعالى له سؤاله. يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ اللَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلَيْسَتَجِبُوا لِى وَلِيُوْمِنُوا فِي لَمَلَهُمْ يَرْشُدُوكَ فَلَى [البقرة: ١٨٦]. فنسأل الله أن يجعلنا ممن وأي الحق حقاً واتبعه ورأى الباطل باطلاً واجتنبه وأن يجعلنا هداة مُهتدين وصلحاء مُصلحين وأن لا يُزيغ قلوبنا بعد إذ هَدَانَا ويهب لنا منه رحمة إنَّه هو الوَهّاب. والحمد لله رب العالمين الذي بنعمته تتم الصَّالحات والصَّلاة والسلام على نبي الرَّحمة وهادي الأمة إلى صراط العزيز الحَمِيد بإذْن ربهم وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدِّين.

تم في اليوم الخامس عشر من شهر شوال سنة ١٤٠١هـ.

بقلم مؤلفه الفقير إلى الله مُحَمَّد الصَّالح العُنْيِمِين

# معية الله تعالى لخلقه<sup>(۱)</sup>

تعقيب

## لِسَــــمِ ٱللَّهِ ٱلرَّكَسُرِي ٱلرَّكِيلِـــمْ

الحَمْدُ لله نَحْمَدُه ونَستعينه ونستغفره ونَتُوب إليه ونَعُوذ بالله من شرور أنفُسنا ومِن سَيِّئات أعْمالِنَا، مَن يَهْده الله فلا مُضِل له ومن يُضْلل فلا هادي له، وأشهد أنَّ لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسولُه صلى الله عليه وسلم وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان وسلم تسلماً.

أما بعد: فقد كُنَّا تَكَلَّمنا في بعض مَجَالسنا على: معنى معية الله تعالى لخلقه ففهم بعض الناس من ذلك ما ليس بِمقْصُود لنا ولا مُعتقد لنا، فكثر سُؤال النَّاس وتساؤلهم: ماذا يقال في مَعِيّة الله لخلقه؟

-أ ـ لِئَلَّا يَعْتَقد مُخطئ أو خاطئ في معية الله ما لا يليق به.

ب ـ ولِيْلًا يَتَقَوَّل علينا مُتَقَوِّل ما لم نقله أو يَتَوَهَّم واهم فيما نقوله ما لم نقصده.

ج ـ ولبيان معنى هذه الصّفة العظيمة التي وصف الله بها نفسه في عدة آيات من القرآن ووصفه بها نبيه محمد ﷺ.

<sup>(</sup>۱) نص الكلمة التي نشرها المؤلف في مجلة الدعوة السعودية في عدد ٩١١ الصادرة يوم الاثنين الموافق ٤/١/٤٠٤هـ.

نقرر ما يأتي:

أولاً: مَعِيَّة الله تعالى لخلقه ثابتة بالكتاب والسُّنة وإجماع السَّلف:

قال الله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُو أَيْنَ مَا كُشُمُ ﴾ [الحديد: ٤] وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ اللّهِ مِنَ اللّهِ مَا عُسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨] وقال تعالى لموسى وهارون حين أرسلهما إلى فرعون: ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنِّنِي مَعَكُما آسَمُ وَأَرَىٰ ﴾ [طه: ٤٦] وقال عن رسوله محمد ﷺ: ﴿ إِلّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَبَهُ الّذِينَ كَنَدُوا ثَانِي آشَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْنَارِ إِذْ يَكُولُ اللهُ مَعَلَى اللهِ مَعَلَى حَيْمًا كُنْت، ﴿ إِلّا لَنْسِي ﷺ ﴿ أَفْضَلُ السّبِي اللهِ مَا الله مَعَلَى حَيْمًا كُنْت، ﴿ إِلّا لَلهُ مَعَلَى اللهُ تعالى عن نبيه من إثبات المعيّة له.

وقد أجمع السَّلف على إثبات معيَّة الله تعالى لخلقه.

ثانياً: هذه المعية حتَّ على حقيقتها ولكنها معيةٌ تليق بالله تعالى ولا تُشبه معية أي مخلوق لمخلوق:

لقوله تعالى عن نفسه: ﴿لَيْسَ كَمِنْلِهِ شَيَّةٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] وقوله: ﴿وَلَمْ يَكُن لَلُمُ كَالُهُ مَا وَقُولُهُ وَوَلَمْ يَكُن لَلُمُ كُنُوا أَكُنُوا أَكُنُوا أَكُنُ لَلْهُ وَكُمْ يَكُن لَلْمُ الله عَلَى وجه يليق به ولا تُشْبه صفات المخلوقين.

قال ابن عبد البر: (أهل السُّنة مجمعون على الصِّفات الواردة في

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في الحلية (٦/ ١٢٤) وقال: غريب من حديث عروة لم نكتبه إلا من حديث محمد بن مهاجر.

والبيهقي في الأربعين الصغرى ص١٢٠.

وعزاه الهيشمي في المجمع (١/ ٦٥): إلى الطبراني في المجمع الأوسط والكبير وقال: تفرد به عثمان بن كثير قلت: ولم أره من ذكره بثقة ولا جرح اهـ.

وضعفه الألباني في ضعيف الجامع ص١٤٢ حديث رقم ١٠٠٢.

القُرآن والسُّنة والإيمان بها وحملها على الحقيقة لا على المجاز إلَّا أنَّهُم لا يكيفون شيئاً من ذلك ولا يجدون فيه صفة محصورة)(١) اهر.

نقله عنه شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص (٨٧) من المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم:

وقال شيخ الإسلام في الفتوى ص(١٠٢) من المجلد المذكور: (ولا يَحْسَبُ الحاسب أنَّ شيئاً من ذلك \_ يعنى مما جاء في الكتاب والسُّنة \_ يناقض بعضه بعضاً ألبته مثل أن يقول القائل ما في الكتاب والسُّنة من أن الله فوق العرش يُخالفه الظاهر من قوله: ﴿ وَهُوَ مَعَكُّمُ أَيِّنَ مَا كُنُّمُّ ۗ [الحديد: ١٤ وقوله ﷺ: ﴿إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَإِنَّ اللهِ قِبَلَ وَجِهِدٍ (٢) ونحو ذلك فإن هذا غلط وذلك أن الله معنا حقيقة وهو فوق العرش حقيقة كما جمع الله بينهما في قوله: ﴿ هُو الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرَيْنَ يَعْلَدُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَعْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُّرُ أَيْنَ مَا كُشُتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعَلَوْنَ بَعِيدٌ ۞﴾ [الحديد: ٤] فأحبر أنه فوق العرش يعلم كل شيء وهو معنا أينما كُنَّا. كما قال النبي ﷺ في حديث الأوعال<sup>(٣)</sup>: «والله فَوْقَ العَرش وَهُوَ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ» وذلك أنَّ كلمة «مع» في اللُّغة إذا أُطْلِقَتْ فليس ظَاهرها في اللُّغة إلَّا المُقارنة المُطلقة من غير وجوب مُمَاسَّة أو مُحاذاة عن يمين أو شمال فإذا قُيِّدت بِمَعْني من المعاني دلَّت على المقارنة في ذلك المعنى. فإنَّه يقال: ما زلنا نسير والقمر مَعَنَا أو والنَّجم معنا ويقال: هذا المتاع معي لمجامعته لك وإن كان فوق وأسك فالله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة) اه كلامه.

ثالثاً: هذه المعية تقتضي الإحاطة بالخلق علماً وقُدْرَةً وسمعاً وبصراً وسلطاناً وتدبيراً:

 <sup>(</sup>۱) في نسخة المؤلف (محدودة) وقد صححناها من نسخ الحموية وقد سبق بيان ذلك.
 (۲) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

وغير ذلك من معاني رُبُوبِيته إن كانت المعيَّة عامَّة لم تُخَصَّ بشخص أو وَصف. كقوله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُّو أَيْنَ مَا كُشُتُمُ ۗ [الحديد: ٤] وقوله ﴿مَا يَكُونُ مِن خَوَى ثَلَنَّةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَ مِن غَيْرَى ثَلَنَّةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَ مِن فَاللهُ وَلَا أَكُنُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ [المجادلة: ٧].

فإن خُصِّت بِشَخْصِ أو وصفِ اقتضت مع ذلك النَّصر والتَّأييد والتَّوفيق والتَّسديد.

مثال المخصوصة بشخص: قوله تعالى لموسى وهارون: ﴿إِنَّيْ مَكَّمُا آسَمَعُ وَأَرْكِ﴾ [طه: ٤٦] وقوله عن النبي ﷺ: ﴿إِذْ يَكُولُ لِمَنْجِيهِ، لَا تَخْــزَنْ إِنَ ٱللَّهَ مَمَنَاً﴾ [النوبة: ٤١].

ومثال المخصوصة بوصف: قوله تعالى: ﴿وَأَصْبِرُوٓا ۚ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّالِي الْمَالِي الْمُنْالِي الْمَالِي الْمُنْالِي الْمُنْلِي الْمُنْلِي الْمُنْلِي الْمُنْالِي الْمُنْالِي الْمُنْلِي الْمُنْلِلِي الْمُنْلِي الْمُنْلِي الْمُنْلِقِيلِي الْ

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص(١٠٣) من المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم قال: (ثم هذه المعيَّة تختلف أحكامها بحسب الموارد فَلمًّا قال: ﴿يَقَلُرُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا﴾ إلى قوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُرُ أَيْنَ مَا كُتُمُ ۖ [الحديد: ٤] دلَّ ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية ومُقْتضاها أنّه مُطلعٌ عليكم شهيد عليكم مُهيمون عالم بكم وهذا معنى قول السَّلف: إنَّه معهم بِعِلمه. وهذا ظاهر الخطاب وحقيقته. قال: ولما قال النبي على لصاحبه في الغار: ﴿لاَ تَعْدَنُ إِنَ اللّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠] كان هذا أيضاً حقاً على ظاهره وذلّت الحال على أنَّ حكم هذه المعيَّة هنا معيَّة الاطلاع والنَّصر والتأييد وكذلك قوله: ﴿إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ اللّه عَمَّ الّذِينَ الله عَلَى ظاهرها وحكمها في النحل المواطن النصر والتأييد) هذه المواطن النصر والتأييد).

إلى أن قال: (ففرق بين معنى المعيَّة ومُقْتَضَاها وربما صار مقتضاها من مَعْناها فيختلف باختلاف المواضع) اه.

وقال محمد بن الموصلي في كتاب (استعجال الصّواعق المُرسلة على الجهمية والمعطلة) لابن القيم في المثال التاسع ص(٤٠٩) ط الإمام: (وغاية ما تدلُّ عليه مع مع المُصاحبة والموافقة والمقارنة في أمر من الأمور وذا الاقتران في كل موضع بحسبه ويلزمه لوازم بحسب متعلقه فإذا قيل: الله مع خلقه بطريق العُمُوم كان من لوازم ذلك عِلْمهُ بهم وتدبيره لهم وقدرته عليهم وإذا كان ذلك خاصًا كقوله: ﴿إِنَّ اللهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُوا وَٱللَّذِينَ هُم عليهم والنصرة والتأييل عُمْسُونَ فَهُ الله تعالى مع عبده نوعان عامة وخاصة وقد اشتامل القرآن والمعونة فمعية الله تعالى مع عبده نوعان عامة وخاصة وقد اشتامل القرآن على النوعين وليس ذلك بطريق الاشتراك اللفظي بل حقيقتها ما تقدم من الصّحبة اللائقة) اه.

وذكر ابن رجب في شرح الحديث التاسع والعشرين من الأربعين النووية: (أن المعية تقتضي النصر والتأييد والحفظ والإعانة وأن العامة تقتضي علمه واطّلاعُه ومُراقبته لأعْمَالهم).

وقال ابن كثير في تفسير آية المعية في سورة المجادلة: (ولهذا حكى غير واحد الإجماع على أن المراد بهذه المعية معيَّة علمه قال: ولا شك في إرادة ذلك ولكن سمعه أيضاً مع علمه بهم وبصره نَافِذٌ فيهم فهو سُبْحَانه مُطَّلعٌ على خَلْقه لا يغيب عنه من أمورهم شيء) اه.

رابعاً: \_ هذه المعية لا تقتضي أن يكون الله تعالى مختلطاً بالخلق أو حالاً في أمكنتهم:

ولا تدل على ذلك بوجه من الوجوه؛ لأن هذا المعنى باطل مُستَحِيلِ على الله ﷺ ولا يمكن أن يكون معنى كلام الله ورسوله شيئاً مستحيلاً باطلاً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ص(١١٥) ط ثالثة من شرح محمد خليل الهراس: (وليس معني قوله: ﴿وَهُو مَعَكُرُ ﴾ [الحديد: ٤] أنه مختلط بالخلق فإن هذا لا تُوجبه اللّغة بل القمر آية من آيات الله

تعالى من أصغر مخلوقاته وهو موضوع في السماء وهو مع المُسافر وغير المُسَافر أَيْنَمَا كان) اه.

ولم يذهب إلى هذا المعنى الباطل إلَّا الحلولية من قدماء الجهمية وغيرهم الذين قالوا: إن الله بذاته في كل مكان: تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً وكُبُرَت كَلِمة تخرج من أَفُواههم إِن يَقُولُون إِلَّا كذباً.

وقد أنكر قولهم هذا من أدركه من السَّلف والأثمة لما يلزم عليه من اللَّوازم الباطلة المُتضمِّنة لوصفه بالنَّقائص وإنكار علوه على خلقه.

وكيف يمكن أن يقول قائل إِنَّ الله تعالى بذاته في كل مكان أو أنه مختلط بالخلق، وهو سبحانه قد ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلأَرْضُ [البقرة: ٢٥٥] ﴿ وَٱلأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ وَٱلسَّمَوْتُ مَطْوِيَتَكُ بِيَعِينِهِ الزمر: ٦٧]

خامساً: هذه المعية لا تناقض ما ثبت لله تعالى من عُلُوه على خلقه واستوائه على عرشه:

فإن الله تعالى قد ثبت له العُلُو المُطْلَق علو الذَّات وعلو الصِّفة قال الله تعالى: ﴿وَفُو َ الْمَلِيُّ الْمَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]وقال تعالى: ﴿مَيِّج اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَ ۞﴾ [الأعلى: ١] وقال تعالى: ﴿وَيلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلُ وَهُو الْعَزِيزُ الْعَكِمُ ﴾ [النحل: ٦٠].

وقد تضافرت الأدلة من الكتاب والسنة والإجماع والعقل والفطرة على على علو الله تعالى:

أما أدلة الكتاب والسُّنة: فلا تكاد تحصر: مثل قوله تعالى: ﴿ فَالْخُكُمُ لِلَّهِ اَلْعَلِي الْكَبِيرِ ﴾ [غانس: ١٦] وقول تحالى: ﴿ وَهُو اَلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِدِهِ ﴾ [الأنعام: ١٨] وقوله: ﴿ أَمْ أَمِنتُم مَن فِي السَّمَلَةِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْتُكُمْ حَاصِسَبَأَ ﴾ [الملك: ١٧] وقوله: ﴿ فَلْ نَزْلَمُ رُوحُ الله على عَن وَلك من الآيات الكثيرة. المُعُدِن مِن زَيِّك ﴾ [النحل: ١٠٢] إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

ومثل قوله ﷺ: «ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء»(١).

<sup>(</sup>١) قد تقدم تخريجه.

وقوله: «والعرشُ فُوقَ الماءِ والله فَوقَ العَرشُ وقوله: «وَلاَ يَصِعدُ إِلَى الله إِلاَ الطيّبِ»(٢) ومثل إشارته إلى السّماء يوم عرفة يقول: «اللّهم اشهد»(٣) يعنى على الصّحابة حين أقروا أنه بلّغ.

ومثل إقراره الجارية حين سألها: «أين الله؟» قالت: في السماء: قال: «اعتقها فإنها مُؤمنة» (٤) إلى غير ذلك من الأحاديث الكثيرة.

وأما الإجماع: فقد نقل إجماع السلف على علو الله تعالى غير واحد من أهل العلم.

وأما دلالة العقل: على علو الله تعالى فلأن العلو صفة كمال والسُّفول صفة نقص، والله تعالى موصوف بالكمال مُنزَّه عن النَّقْص.

وأمًا دلالة الفطرة: على علو الله تعالى فإنه ما من داع يدعو ربه إلّا وجد من قلبه ضرورة بالاتجاه إلى العلو من غير دراسة كتاب ولا تُعليم مُعَلم.

وهذا العُلُو الثابت لله تعالى بهذه الأدلة القطعية لا يُناقض حقيقة المعية وذلك من وجوه:

الأول: أن الله تعالى جمع بينهما لنفسه في كتابه المبين المنزه عن التناقض ولو كانا مُتَنَاقِضَيْن لم يجمع القرآن بينهما.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في الكبير (٩/ ٢٠٢) وقال في المجمع (١/ ٩١): رجاله رجال الصحيح اهـ.

ورواه أيضاً البيهقي في الأسماء والصفات ص٧٠٥ والدارمي في رده على المريسي ص٩٠، واللالكائي (٣/ ٣٩٥)، وأبو الشيخ في العظمة ص٧٠، وابن عبد البر في التمهيد (٧/ ١٣٩)، وأبن خزمية في التوحيد (١/ ٢٤٣)، وابن قدامة في العلو ص١٠٥، والذهبي في مختصر العلو ص١٠٣ وقال الألبائي: إسناده صحيح اهـ.

 <sup>(</sup>٢) هو جزء من حديث أبي هريرة في قال: قال رسول الله في المن تصدق بعدل تمرة من كسب طيب، ولا يصعد إلى الله إلا طيباً . . . . ١ الحديث وقد تقدم.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه. وسبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت استغفرك وأتوب إليك وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

الوجه الثاني: أن اجتماع المعيَّة والعلو ممكن في حق المخلوق فإنه يقال: مازلنا نسير والقمر معنا. ولا يُعَدُّ ذلك تَناقُضاً. ومن المعلوم أن السائرين في الأرض والقمر في السماء فإذا كان هذا ممكناً في حق المخلوق فما بالك بالخالق المُحيط بكل شيء.

قال الشيخ محمد خليل الهراس ص(١١٥) في شرحه العقيدة الواسطية عند قول المؤلف: (بل القمر آية من آيات الله تعالى من أصغر مخلوقاته وهو مع المسافر وغير المسافر أينما كان) قال: (وضرب لذلك مثلاً بالقمر الذي هو موضوع في السماء وهو مع المسافر وغيره أينما كان. قال: فإذا جاز هذا في القمر وهو من أصغر مخلوقات الله تعالى أفلا يجوز بالنسبة إلى اللَّطيف الخبير الذي أحاط بعباده علماً وقدرة والذي هو شهيد مطلع عليهم يسمعهم ويراهم ويعلم سرهم ونجواهم بل العالم كله سمواته وأرضه من العرش إلى الفرش بين يديه كأنه بُندقة في يد أحدنا أفلا يجوز لمن هذا شأنه أن يقال إنه مع خلقه مع كونه عالياً عليهم بائناً منهم فوق عرشه اه.

الوجه الثالث: أن اجتماع العُلُو والمَعِيَّة لو فُرِضَ أَنَّه مُمُتَنِع في حق المخلوق لم يلزم أن يكون ممتنعاً في حق الخالق فإن الله لا يماثله شيء من خلقه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١]

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ص(١١٦) ط ثالثة من شرح الهراس: (وما ذُكر في الكتاب والسُّنة من قُربه ومَعيَّته لا يُنافي ما ذُكر من عُلُوه وفوقيته فإنه سبحانه ليس كمثله شيء في جميع نعوته وهو عَلِيَّ في دُنُوه قريبٌ في عُلُوه) اهـ.

وخلاصة القول في هذا الموضوع كما يلي:

١ ـ أن معيَّة الله تعالى لخلقه ثابتة بالكتاب والسُّنة وإجماع السَّلف.

٢ - أنها حقُّ على حقيقتها على ما يليق بالله تعالى من غير أن تُشبه
 مَعِيَّة المخلوق للمخلوق.

٣ ـ أنها تقتضي إحاطة الله بالخلق عِلماً وقُدرة وسَمعاً وبَصَراً وسُلطاناً
 وتَدبِيراً وغير ذلك من مَعَاني ربوبيته إن كانت المعية عامة وتقتضي مع ذلك نصراً وتأييداً وتوفيقاً وتسديداً إن كانت خاصة.

٤ ـ أنها لا تقتضي أن يكون الله تعالى مُخْتَلِطاً بالخلق أو حَالاً في أمكنتهم ولا تدلُّ على ذلك بوجه من الوجوه.

٥ - إذا تدبرنا ما سبق علمنا أنه لا منافاة بين كون الله مع خلقه حقيقة وكونه في السماء على عرشه حقيقة. سُبحانَهُ وبحمده لا نُحصي ثَنَاءً عَلَيْهِ هو كَمَا أَثْنَى على نَفْسه وصَلَّى الله وسلم على عَبْده وَرَسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

حررَّه الفقير إلى اللهِ تَعَالَى:

مُحَمَّد الصالح العُثَيمين في ١٤٠٣/١١/٢٧ في

## مراجع الكتاب

### كتب العقيدة:

- ١ ـ أسماء الله وصفاته في معتقد أهل السنة والجماعة، الدكتور عمر سليمان الأشقر، دار النفائس، عمان.
- ٢ \_ مفتاح دار السعادة، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر ابن القيم الجوزية، دار ابن عفان.
- ٣ ـ الفتوى الحموية الكبرى، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية،
   تحقيق: حمد بن عبد المحسن التويجري، طبعة دار الصميعي.
- ٤ شرح العقيدة الواسطية، محمد خليل هراس، مع تعليق: الشيخ إسماعيل الأنصاري.
- ٥ ـ التحفة المحمدية شرح الرسالة التدمرية، للشيخ فالح بن مهدي آل مهدي، مع تعليق: الشيخ عبد الرحمن بن صالح الحمود، مكتبة الحرمين الرياض.
- ٦ العذر بالجهل عقيدة السلف، لشريف محمد فؤاد هزاع، مكتبة ابن تيمية،
   القاهرة.
- ٧ ـ قواعد وضوابط التكفير والعذر بالجهل، بقلم: المهندس خالد فوزي عبد الحميد، مكتبة لينة دمنهور.
- ٨ العذر بالجهل تحت المجهر الشرعي، لأبي يوسف مدحت بن حسن آل فراج
   مع تقديم عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، دار الكتاب والسنة كراتشي.
- ٩ كتاب العظمة، للإمام الحافظ أبي محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان المعروف بأبي الشيخ الأصبهاني تحقيق: محمد فارس، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٠ جناية التأويل الفاسد على العقيدة الإسلامية، للدكتور محمد أحمد نوح، دار ابن عفان.
- ١١ كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب على الحافظ الإمام أبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة تحقيق: عبد العزيز إبراهيم الشهواني، مكتبة الرشد الرياض.
- ۱۲ \_ كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب ﷺ، ومع تعليق: محمد خليل هراس، دار الكتب بيروت.

- ١٣ الإبانة عن أصول الديانة، للإمام أبي الحسن الأشعري، دار الكتاب الأشعري.
- 18 تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، لأبي القاسم على بن حسن بن هبة الله بن عساكر الدمشقي مؤرخ الشام، دار الكتاب العربي.
- ١٥ ـ إثبات صفة العلو، للإمام موفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، تحقيق: د. أحمد بن عطية علي الغامدي، مؤسسة علوم القرآن، بيروت مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة.
- ١٦ عقيدة السلف وأصحاب الحديث أو الرسالة في اعتقاد أهل السنة وأصحاب الحديث والأئمة، لأبي عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني تحقيق: د. ناصر بن عبد الرحمن بن محمد الجديم، دار العاصمة للنشر.
- ١٧ شرح لمعة الاعتقاد لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، بقلم: الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار ابن القيم للنشر، الدمام،
- ١٨ منهج ابن تيمية في مسألة التكفير، للدكتور عبد المجيد بن سالم بن عبد الله المشعبي، مكتبة أضواء السلف، الرياض.
- ١٩ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للإمام العالم الحافظ أبي القاسم
   هبة الله بن الحسن منصور الطبري اللالكائي تحقيق: د. أحمد سعد حمدان،
   دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٢٠ الكواشف الجلية عن معاني الواسطية، عبد العزيز محمد السلمان، الطبعة التاسعة عشرة.
- ٢١ العلو للعلي الغفار في إيضاح صحيح الأخبار، للحافظ شمس الدين، محمد بن أحمد بن عبد المقصود، مكتبة أصواء السلف.
- ٢٢ مختصر العلو، للحافظ الذهبي، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي.
- ٢٣ كتاب الصفدية لأبي العباس أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، مكتبة ابن تيمية.
   ٢٤ شرح العقيد الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي بترتيب وتقريب: خالد فوزي
- عبد الحميد حمزة، دار التربية والتراث مكة المكرمة ومكتبة الضياء جدة. ٢٥ ـ إتمام المنة بشرح اعتقاد أهل السنة، للدكتور إبراهيم بن محمد البريكان، دار
- ٢٦ ـ شرح السنوسية الكبرى المسمى عمدة أهل التوفيق والتسديد للإمام أبي عبد الله السنوسي، للدكتور عبد الفتاح عبد الله بركة، دار القلم، الكويت
- ٢٧ دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه، الإمام الحافظ أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي تحقيق: حسن سقاف، دار الإمام النووي، عمان الأردن.

- ٢٨ ـ شرح المواقف، للمحقق: السيد شريف علي بن محمد الجرجاني مع حاشية
   السيالكوتي والحلبي، منشورات شريف الرضي.
- ٢٩ ـ الحكمة والتعليل في أفعال الله تعالى، د. محمد ربيع هادي المدخلي مكتبة
   لينة دمنهور، للنشر والتوزيع.
- ٣٠ ـ الأجوبة المرضية لتقريب التدمرية، لأبي مصعب بلال بن حبشي طبري الجزائري، الناشر، دار هجر للنشر والتوزيع، أبها.
- ٣١ ـ حاشية الباجوري على متن السنوسية في العقيدة، للشيخ إبراهيم الباجوري، اعتنى به: عبد السلام، دار البيروتي.
- ٣٢ \_ في علم الكلام دراسة فلسفية، للدكتور أحمد محمود صبحي، دار النهضة العربية، بيروت.
  - ٣٣ \_ نشر الطوالع، للعلامة المرعشي الشهير بساجقلي زاده، مكتبة العلوم العربية.
- ٣٤ تحفة المريد شرح جوهرة التوحيد، العلامة الشيخ إبراهيم الباجوري، دار
   الكتب العلمية بيروت.
- ٣٥ ـ الجوائز والصلاة من جمع الأسامي والصفات، نور الحسن محمد صديق
   حسن خان القنوجي، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة.
- ٣٦ ـ شرح صغرى الصغرى في علم التوحيد، لأبي عبد الله محمد بن يوسف السنوسي الحسني، وبهامشة المواهب اللدنية في شرح مقدمات السنوسية لأبي إسحاق إبراهيم الأندلسي، مكتبة الحلبي.
- ٣٧ ـ حاشية على شرح أم البراهين، لمحمد بن أحمد بن عرفة الدسوقي، مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.
- ٣٨ ـ حاشية الشيخ عبد الله بن حجازي الشرقاوي على شرح الإمام محمد بن منصور الهدهدي على أم البراهين المعروفة بالصغرى، شركة مطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده بمصر.
- ٣٩ ـ حاشية محمد بن محمد الأمير على شرح عبد السلام بن إبراهيم المالكي لجوهرة التوحيد، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده.
- ٤٠ شرح الخريدة في علم التوحيد، للإمام أبي البركات سيدي أحمد الدردير، مع تعليقات: حسين عبد الرحيم مكي، دار ومكتبة الهلال للطباعة والنشر، بيروت.
- ٤١ ـ شرح أم البراهين للشيخ أحمد بن عيسى الأنصاري، في غاية الاختصار ونهاية الإيجاز، دار ومكتبة الهلال للطباعة والنشر، بيروت.
- ٤٢ ـ شرح الصاوي على جوهرة التوحيد، للعلامة الشيخ أحمد بن محمد المالكي الصاوي، دار الإخاء.
  - ٤٣ \_ شرح الرسالة التدمرية، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين مخطوط.

- 33 \_ عداء الماتريدية للعقيدة السلفية، الماتريدية وموقفهم من توحيد الأسماء والصفات، لشمس السلفي الأفغاني، رسالة ماجستير، مكتبة الصديق.
- الحجة في بيان المحجة وشرح عقيدة أهل السنة، للإمام الحافظ قوام السنة أبي القاسم إسماعيل بن محمد الأصبهاني، تحقيق: محمد بن ربيع بن هادي عمير المدخلي، دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية تحقيق: د. على بن حسن الناصر، د. عبد العزيز إبراهيم العسكر،
   د. حمدان بن محمد الحمدان، دار العاصمة للنشر.
- ٤٧ ـ هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى، لشمس الدين محمد بن أبي بكر ابن
   قيم الجوزية تحقيق: وتعليق: دكتور أحمد حجازي سقا، المكتبة القيمة للطباعة.
- ٤٨ ـ فتاوى العقيدة، للشيخ محمد بن صالح ابن عيمين، مكتبة السنة.
   ٤٩ ـ شأن الدعاء، لأبي سليمان أحمد بن محمد الخطابي الحافظ، تحقيق: أحمد بن يوسف الدقاق، دار المأمون للتراث دمشق، بيروت.
- وه \_ منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة، لعثمان بن على حسن، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٥١ موسوعة أهل السنة، لعبد الرحمن الدمشقية، دار المسلم للنشر والتوزيع،
   الرياض.
- ٥٢ \_ كتاب التمهيد لقواعد التوحيد، للإمام أبي المعين النسفي، تحقيق: حبيب الله حسن أحمد، دار الطباعة المحمدية ٣ درب الأتراك بالأزهر.
- ٥٣ ـ الماتريدية دراسة وتقويماً، لأحمد بن عوض الله بن داخل اللهيبي الحربي،
   دار العاصمة للنشر والتوزيع.
- ٥٤ رسالة أهل الثغر، للإمام أبي الحسن الأشعري، تحقيق: عبد الله شاكر محمد الجنيدي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، مؤسسة علوم القرآن وتحقيق: د. محمد السيد الجليند، دار اللواء للنشر والتوزيع،
- ٥٥ \_ المطالب العالية من العلم، للإمام فخر الدين الرازي، تحقيق: د. أحمد حجازي السقا، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٥٦ \_ منهاج السنة النبوية، لأبي العباس أحمد بن تيمية تحقيق: د. محمد رشاد سالم، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٥٧ ـ التدمرية تحقيق الإثبات للأسماء والصفات، لأبي العباس شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، تحقيق: محمد بن عودة السعوى، مكتبة العبيكان.
- ٥٨ \_ موقف ابن تيمية من الأشاعرة، للدكتور عبد الرحمن بن صالح الحمود، مكتبة الرشد، الرياض.

- ٩٥ ـ درء تعارض العقل والنقل، لأبي العباس أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية.
   تحقيق: د. محمد رشاد سالم، طبع على نفقة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٦٠ بيان تلبيس الجهمية، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، مع تصحيح وتعليق وتكميل: محمد بن عبد الرحمن بن قاسم، مؤسسة قرطبة.
- 11 \_ مجموعة الرسائل والمسائل، للإمام تقي الدين أحمد بن تيمية، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان.
- ٦٢ شرح العقائد النسفية، للعلامة سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله التفتازاني، تحقيق: د. أحمد حجازي السقا، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة.
- ١٣ ـ المحاضرات السنية في شرح العقيدة الواسطية لشيخ الإسلام ابن تيمية، للشيخ محمد بن صالح بن العثيمين، مع تعليقات: الشيخ عبد العزيز بن باز، تحقيق وتخريج: أبو محمد أشرف عبد المقصود بن عبد الرحيم، مكتبة الطبرية، الرياض.
- ٦٤ مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن قيم الجوزية راجعه وقدم له: طه عبد الرؤوف سعد، دار إحياء الكتب العربية، فيصل عيسى البابي الحلبي.
- ٦٥ الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن الشيخ صالح أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية، تحقيق: د.
   على بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض.
- ٦٦ ـ بدائع الفوائد، للشيخ محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٦٧ ـ القواعد الكلية للأسماء والصفات، الدكتور إبراهيم بن محمد بن عبد الله البريكان، دار الهجرة للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٦٨ معتقد أهل السنة والجماعة في أسماء الله الحسنى، د. محمد بن خليفة التميمى دار إيلاف الدولية للنشر، الكويت.
- 79 المواقف في علم الكلام لعوض الله والدين القاضي عبد الرحمن بن أحمد الإيجى، عالم الكتب، بيروت.
- ٧٠ كتاب المسامرة في شرح المسايرة، للكمال بن أبي شريف، مع حاشية:
   زين الدين قاسم على المسايرة، الطبعة الثانية، مطبعة السعادة بجوار محافظة مصر.
- ٧١ النبراس في شرح عقائد النسفي، للعلامة محمد عبد العزيز الفرهاري، مكتبة تهانوي ديوبند سهارنفور، الهند.

- شرح المقاصد، للعلامة مسعود بن عمر عبد الله سعد الدين التفتازاني، تحقيق: د، عبد الرحمن عميرة، عالم الكتب، بيروت.
- كتاب أصول الدين، للإمام أبي منصور عبد القاهر بن طاهر التميمي البغدادي، دار المدينة للطباعة والنشر، بيروت.
- شرح كتاب الفقه الأكبر، للإمام الملا على القاري الحنفي، تحقيق: على محمَّد دندل؛ دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٧٥ \_ قديمي كتب خانة آرام باغ، كراتشي، باكستان.
- ٧٦ الصحائف الإلهية، لشمس الدين السمرقندي تحقيق: د. أحمد عبد الرحمن شريف، مكتبة الفلاح، الكويت.
- ٧٧ كتاب التوحيد، للإمام أبي منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي، تحقيق: الدكتور فتح الله خليف دار الشرق، بيروت.
- ٧٨ ـ لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية، للعلامة الشيخ محمد بن أحمد السفاريني، المكتب الإسلامي، بيروت، مكتبة أسامة، الرياض.
- ٧٩ تمهيد الأواثل وتلخيص الدلائل، للقاضي أبي بكر محمد بن الطيب الباقلاني، تحقيق: الشيخ عماد الدين أحمد خير، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت.
- كتاب نهاية الإقدام في علم الكلام، الإمام عبد الكريم الشهرستاني تصحيح فردجيوم، مكتبة الثقافة الدينية.
- ٨١ الملل والنحل، لأبي الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر بن أحمد الشهرستاني، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.
- كتاب الإرشاد إلى مواقع الأدلة في أصول الاعتقاد، لإمام الجرمين أبي المعالى عبد الملك الجويني، تحقيق: أسعد تميم، مؤسسة الكتب الثقافية.
  - مذاهب الإسلاميين، الدكتور عبد الرحمن بدوى، دار العلم للملايين.
- تبصرة الأدلة في أصول الدين لأبي المعين ميمون بن محمد النسفي، تحقيق: كلود سلامة المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربية بدمشق.
- المحيط بالتكليف للقاضى عبد الجبار بن أحمد، تحقيق: عمر السيد عزمي مراجعة دكتور أحمد فؤاد الأهواني، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر، الدار المصرية للتأليف.
- ٨٦ أسماء الله الحسني، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر الزرعي ابن القيم الجوزية تحقيق: يوسف على بديوي، أيمن عبد الرزاق الشوا، دار ابن كثير دمشق، بيروت، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت.
- ٨٧ ـ معالم التوحيد، د. مروان إبراهيم القيسي، المكتب الاسلامي، بيروت. ٨٨ \_. الدعاء ومنزلته من العقيدة الإسلامية، لأبي عبد الرحمن بن جيلان بن خضر:
- العروسي، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض للنشر.

- ٨٩ ـ شرح الأصول الخمسة، للقاضي عبد الجبار بن أحمد، تحقيق: د. عبد الكريم عثمان مكتبة وهبة القاهرة.
- ٩٠ نشأة الأشعرية وتطورها، جلال محمد عبد الحميد موسى، دار الكتاب اللبناني، القاهرة.
- ٩١ \_ علو الله على خلقه، دكتور موسى بن سليمان الدويش، مكتبة العلوم والحكم بيروت.
- ٩٢ ـ شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أبوب الزرعي المعروف بابن قيم الجوزية دار الكتاب العربي.
- ٩٣ ـ مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، للإمام ابن قيم الجوزية تحقيق: محمد حامد الفقى، دار الكتاب العربي بيروت.
- 98 ـ القول المفيد على كتاب التوحيد، شرح الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، ترتيب وتخريج: د. سليمان بن عبد الله بن حمود أبا الخيل د. خالد بن على بن محمد المشيقح، دار العاصمة للنشر والتوزيع.
  - ٩٥ \_ منهج ابن حجر العسقلاني في العقيدة، لمحمد إسحاق كندو مكتبة الرشد.
- 97 ـ منهج أهل السنة والجماعة ومنهج الأشاعرة في توحيد الله تعالى، لخالد بن عبد اللطيف بن محمد نور، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة.
- 9٧ ـ الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية (القصيدة النونية)، للإمام ابن قيم الجوزية، عني بها: عبد الله بن محمد العمير، دار ابن خزيمة.
  - ٩٨ ـ شرح قصيدة النونية، للدكتور محمد خليل هراس، مكتبة ابن تيمية القاهرة.
- 99 شرح قصيدة الإمام ابن قيم، لأحمد بن إبراهيم بن عيسى، تحقيق: زهير الشاويش، المكتب الاسلامي.
- ۱۰۰ ـ المتجر الرابح في ثواب العمل الصالح، للإمام الحافظ عبد المؤمن بن خلف الدمياطي تخريج أيمن بن عارف الدمشقي، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.
- ۱۰۱ ـ إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات إلى مذهب الحق من أصول التوحيد، لأبي عبد الله محمد بن المرتضى اليماني الشهير بابن الوزير، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
  - ١٠٢ ـ إزالة الأستار عن الجواب المختار لهداية المحتار، لمحمد بن صالح العثيمين.
- ١٠٣ ـ موقف المتكلمين من الاستدلال بنصوص الكتاب والسنة، لسليمان بن صالح بن عبد العزيز الغصن، دار العاصمة للنشر والتوزيع.
- ١٠٤ كتاب النقول الصحيحة الواضحة الجلية عن السلف الصالح في معنى المعية الإلهية، لعلى بن عبد الله الحواس، الطبعة الثانية.
- ١٠٥ ـ إثبات علو الله ومباينته لخلقه، حمود بن عبد الله بن حمود التويجري، مكتبة المعارف، الرياض.

- ١٠٦ ـ الأربعين في صفات رب العالمين، لمحمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: عبد القادر بن محمد عطا صوفي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة.
- ۱۰۷ ـ (أ) كتاب العرش وما روي فيه، للحافظ محمد بن عثمان بن أبي شلبة، تحقيق: أبو عبد الله محمد بن حمد الحمود، مكتبة السنة، القاهرة. (ب) وتحقيق: د. محمد بن خليفة التميمي، مكتبة الرشد، الرياض.
- ١٠٨ ـ الدرر السنية في الأجوبة النجلية، جمع الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم النجدي، الطبعة الخامسة.
- ١٠٩ ـ اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية، لابن قيم الجوزية الدمشقى، دار الكتاب العلمية، بيروت، لبنان.
- ۱۱۰ ـ كتاب الشريعة، للإمام المحدث أبي بكر محمد بن الحسين الآجري، تحقيق: د. عبد الله بن عمر بن سليمان الديجي، دار الوطن، الرياض.
- ١١١ ـ التنكيل بما في تانيب الكوثري من الأباطيل، للعلامة الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني، تحقيق: وتعليق: محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الرياض.
- ١١٢ ـ السنة، للإمام أبي بكر أحمد بن عمرو بن أبي عاصم، تحقيق: د. باسم بن فيصل الجوابرة، دار الصميعي.
- ١١٣ ـ شرح العقيدة الواسطية، للدكتور صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، مكتبة المعارف، الرياض.
- ١١٤ ـ الروضة الندية في شرح العقيدة الواسطية لزيد بن عبد العزيز بن فياض، دار الوطن، الرياض.
- ١١٥ ـ الأسئلة والأجوبة الأصولية على العقيدة الواسطية، لعبد العزيز محمد السلمان، الطبعة الخامسة، ١٣٩٥هـ.
- ١١٦ ـ التنبيهات السنية على العقيدة الواسطية، للشيخ عبد العزيز الناصر الرشيد، دار الرشيد للنشر والتوزيع.
- ١١٧ ـ صفات الله ﷺ الواردة في الكتاب والسنة لعلوي بن عبد القادر السقاف، دار الهجرة للنشر والتوزيع.
- ١١٨ ـ تقريب التدمرية، لمحمد بن صالح بن عثيمين، دار الوطن للنشر.
   ١١٩ ـ (أ) رد الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على البشر المريسي، مع تعليقات:
   محمد حامد الفقى، دار الكتب العلمية.
- (ب) تحقيق: د. رشيد بن حسن الألمعي، مكتبة الرشد الرياض، وشركة الرياض للنشر.

- 170 الردود والتعقبات على ما وقع الإمام النووي في شرح صحيح مسلم من التأويل في الصفات وغيرها من المسائل المهمات، لأبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار الهجرة، الرياض.
- ١٢١ \_ العذر بالجهل والرد على بدعة التكفير، لأحمد فريد، مكتبة التوعية الاسلامية لاحياء التراث الإسلامي.
  - ١٢٢ ـ الفتوى الحموية الكبرى لشيخ الإسلام ابن تيمية، دار الكتب العلمية.
- ۱۲۳ \_ الفتوى الحموية الكبرى، تحقيق: شريف محمد فؤاد صالح هزاع، دار فجر للتراث.
- ١٧٤ ـ نسبة كتاب الإبانة جميعه إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، لوهبي سليمان غاوجي، دار ابن حزم.
- 170 \_ فتاوى ورسائل للشيخ محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ سنة ١٣٥٩ \_ ١٣٩٩، جمع وترتيب وتحقيق: محمد بن عبد الرحمن بن قاسم، المطبعة الحكومة بمكة المكرمة.
- ١٢٦ ـ التعليقات الزكية على العقيدة الواسطية، لعبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، بعناية: أبو أنس على بن حسين أبو لوز، دار الوطن للنشر، الرياض.
- ۱۲۷ \_ الرد على النصارى، لأبي البقاء صالح بن الحسين الجعفري، تحقيق: د. محمد محمد حسانين، مكتبة المدارس دوحة، قطر.
- ١٢٨ ـ المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى لأبي حامد الغزالي، تحقيق: محمد عثمان الخشت، مكتبة القرآن.
- 179 ـ أقاويل الثقات في تأويل الأسماء والصفات والآيات المحكمات والمتشابهات، للإمام زين الدين مرعي بن يوسف الكرمي، تحقيق: شعيب الأرناوؤط، مؤسسة الرسالة.
- ١٣٠ ـ جزء فيه طرق حديث إن لله تسعة وتسعين اسماً، لأبي نعيم الأصبهاني، تحقيق: مشهور بن حسن بن سلمان، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة.
- ۱۳۱ ـ الكفر الذي يعذر صاحبه بالجهل وحكم من يكفر غيره من المسلمين، للشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن أبابطين، مكتبة السلام العالمية.
- ١٣٢ ـ ابن تيمية السلفي نقده لمسالك المتكلمين والفلاسفة في الإلهيات، للشيخ محمد خليل هراس، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١٣٣ \_ دراسات منهجية في العقيدة السلفية، لسليم الهلالي.
- ١٣٤ ـ الحكم الشرعي في بحث أسماء الله وصفاته لهشام البدراني، دار البيارق، الأردن عمان.
- ١٣٥ \_ توضيح مقاصد المصطلحات العلمية في الرسالة التدمرية، د. محمد عبد الرحمن الخميس، دار الصميعي للنشر والتوزيع.

- ١٣٦ ـ صيانة الإنسان عن وسوسة الشيخ دحلان، للعلامة محمد بشير السهسواني الهندي، الطبعة الزابعة سنة ١٤١٠هـ، مكتبة ابن تيمية القاهرة، مكتبة العلم
- ١٣٧ مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البناء المؤسسة الإسلامية للطباعة والصحافة، بيروت.
- ١٣٨ ـ البيهقي وموقفه من الإلهيات الدكتور أحمد عطية بن علي الغامدي مكتبة ابن تبمية، الطبعة الرابعة.
- ۱۳۹ ـ الرد على من أنكر الحرف والصوت، لأبي نصر عبد الله بن سعيد بن حاتم السجزى تحقيق: محمد باكريم باعبد الله دار الراية، الطبعة الأولى
- ١٤٠ ـ العقيدة السلفية في كلام رب البرية، عبد الله بن يوسف الجديع الطبعة الأولى.
- ١٤١ نقض قول من تبع الفلاسفة في دعواهم أن الله لا داخل العالم ولا خارجه، د. محمل بن عبد الرحمن الخميس دار الصميعي الرياض، الطبعة الأولى.
- ١٤٢ الرد على من يقول ألم حرف، للإمام الحافظ أبي القاسم عبد الرحمن بن محمد بن إسحاق بن منده الأصبهاني ٣٨٣ ٤٧٠، تحقيق: عبد الله بن يوسف الجديع، دار العاصمة، الرياض، النشرة الأولى.
- ١٤٣ ـ مقالة التعطيل والجعد بن درهم، د. محمد بن خليفة التميمي، مكتبة أضوء السلف الرياض.
- ١٤٤ ـ القواعد الطيبات في الأسماء والصفات، ابن القيم، الشنقيطي، ابن عثيمين التعليق: أبو محمد أشرف، مكتبة أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى.
- ١٤٥ ـ اشتقاق أسماء الله، أبي القاسم عبد الرحمن بن إسحاق الزجاجي، تحقيق: د. عبد الحسين المبارك، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية.
- ١٤٦ ـ شرح أسماء الله الحسني، الإمام فخر الدين الرازي، التعليق: والتقديم: طه عبد الرؤوف سعد، دار الكتاب العربي، بيروت، طبعة أولى.
- ۱٤۷ ـ شرح أسماء الله الحسنى، ابن منظور صاحب كتاب لسان العرب، تحقيق: دار الصحابة للتراث طنطا، طبعة أولى.
- ١٤٨ ـ منظومة في سر اسم الله الأعظم، الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ظيه، تفسير محمد بن محمد الغزالي (٤٥٠)، تحقيق: محمد عبد الرحيم الحكمة.
- ۱٤٩ ـ إزالة الشبهات عن الآيات والأحاديث المتشابهات، شمس الدين محمد بن أحمد الأسعردي، المشهور بابن اللبنان الدمشقي، تحقيق: د. فريد مصطفى سلمان، دار الطريق للنشر، الرياض، الطبعة الأولى.

- 100 ـ النصيحة في صفات الرب جل وعلا مع عقيدة الإمام عبد الله بو يوسف الجويني (٤٦٨)، الشيخ أحمد بن إبراهيم الواسطي (٢١١)، الشافعي المعروف بابن شيخ الحزاميين، تحقيق: زهير الشاويش المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية.
- ١٥١ \_ منظومة أسماء الله الحسنى، بقلم: ابن الخطيب، منظومة سيدي أحمد الدردير، المطبعة المصرية ومكتبتها.
- ١٥٢ \_ تأويل الأحاديث الموهمة للتشبيه، الحافظ جلال الدين السيوطي (٨٤٩، ١٥٢)، تعليق: البيسوني ومصطفى إبراهيم السكرمي دار الشرق جدة.
- ١٥٣ ـ استحالة المعية بالذات وما يضاهيها من متشابه الصفات، الإمام الشيخ محمد الخضر الحلبي الشنقيطي سنة ١٣٥٤هـ دار البشير، عمان الأردن، طبعة أولى.
- ١٥٤ ـ تنبيهات على رسالة محمد عادل عزيزة في الصفات، عبد الرزاق بن عبد المحسن العباد البدر، دار الفتح الشارقة، طبعة أولى.
- ١٥٥ ـ تنبيهات هامة على ما كتبه الشيخ محمد علي الصابوني في صفات الله، عبد الله بن باز، مكتبة المعارف، الرياض، طبعة جديدة.
- ١٥٦ ـ الصفات الألمعية بين السلف والخلف، عبد الرحمن الوكيل، مؤسسة قرطبة.
- ۱۵۷ ـ صفة الساق لله تعالى بين إثبات السلف وتعطيل الخلف، محمد موسى نصر، مكتبة الغرباء الأثرية، السعودية، المدينة المنورة.
  - ١٥٨ \_ كتاب صفات الله ﷺ، صالح على المسند، دار المدنى، جدة.
- ١٥٩ ـ علاقة صفات الله بذاته، د. راجع عبد الحميد الكردي، دار الفرقان، عمان، الأردن.
  - ١٦٠ ـ علاقة الإثبات والتفويض لصفات رب العالمين، رضا بن لغسان معطي.
- ١٦١ ـ هذه عقيدة السلف والخلف في ذات الله تعالى وصفاته وأفعاله، ابن خليفة عليوى، مطبعة زيد بن ثابت، دمشق.
- ١٦٢ ـ المنهج القويم لتصحيح أفكار الفرق المختلفة، أبو عبد الله إبراهيم السعيدي، دار الاحتساب.
- ١٦٣ ـ الصفات الخبرية بين المثبتين والمؤولين، د. جابر زيد عيد السميري، الدار السودانية للكتب، الخرطوم.
- ١٦٤ \_ في رحاب أسماء الله الحسنى وصفاتة العليا، محمد عجاج الخطيب، مؤسسة الرسالة.
- ١٦٥ ـ منظومة شهود الحق مع القول الحق، الشيخ عبد الرحمن بن أحمد الكمالي، و د. محمد رشاد محمد صالح إسماعيل زاده، دار الكتاب العربي.
- ١٦٦ ـ التفكر في الأسماء طريق العلماء، د. ضياء الدين الجماس، دار الهجرة، بيروت.

- ١٦٧ ــ مع الله في صفاته وأسمائه، حسن أيوب دار القلم، كويت، الطبعة الرابعة. ١٦٨ ــ شرح أسماء الله البحسني، سعيد بن علي بن وهف القحطاني، مطبعة سفير، الرياض.
- ١٦٩ ـ الإنباه إلى ما ليس من أسماء الله، صالح بن عبد الله العصيمي، دار بن خزيمة.
- ١٧٠ ـ رحلة إلى أسماء الله الحسنى، عبد الواحد الحسيني، المختار الإسلامي، القاهرة.
- ۱۷۱ ـ موقف أهل الإحسان من صفات الرحمن، محمد صفوت نور الدين، لجنة مشروع كافل اليتيم.
- ١٧٢ ـ التعليق الأسنى على منظومة أسماء الله الحسنى، عبد الفتاح بن حسين داوه، المكتبة العلمية، مكة المكرمة.
- ١٧٣ المنهج الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى، محمد الحمود النجدي، مكتبة الإمام الذهبي، الكويت، طبعة جديدة.
- ١٧٤ ـ كتاب الأسماء والصفات، الإمام أحمد بن حسين البيهقي، تحقيق: عبد الله بن محمد الحاشدي، مكتبة السوادي للتوزيع.
- ۱۷۵ ـ المفسرون بين التأويل والإثبات، محمد بن عبد الرحمن المغراوي، دار ظيبة، الرياض.
  - ١٧٦ إيضاح الدليل في قطع حجج أهل التعطيل، ابن جماعة دار السلام، القاهرة. ١٧٧ - من عقيدة المسلمين في صفات رب العالمين، علي المصراتي، دار البيارق، الأردن.
    - ۱۷۸ ـ إثبات علو الله على خلقه، أسامة القصاص، دار الهجرة، السعودية. ۱۷۹ ـ إبطال التأويلات، أبي يعلى، مكتبة الذهبي، الكويت.

#### كتب التفسير:

- ـ تفسير السراج المنير، للإمام محمد الخطيب الشربيني، دار المعرفة، بيروت.
- ٢ حاشية محيي اللين شيخ زادة على تفسير البيضاوي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - ٣ \_ تفسير الكشاف، للإمام محمود بن عمر الزمخشري، دار الكتاب العربي.
- قتح البيان في مقاصد القرآن، لأبي طيب صديق حسن خان القنوجي، دار
   إحياء التراث الإسلامي، دولة قطر.
- ٥ تفسير القرآن العظيم، الإمام الحافظ عبد الرحمن بن محمد بن إدريس
   الرازي ابن أبي حاتم، تحقيق: أسعد محمد طيب، مكتبة نزار مصطفى

- حاشية الشهاب المسماه عناية القاضي وكفاية الراضي، للقاضي شهاب الدين أحمد بن محمد بن عمر الخفاجي على تفسير البيضاوي مع تخريج الشيخ عبد الرزاق المهدي، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧ ـ تفسير النسفي (مدرك التنزيل وحقائق التأويل، لأبي البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي)، تحقيق: يوسف علي بديوي، دار الكلم الطيب، بيروت.
- ٨ مجمع البيان في تفسير القرآن، لأبي على الفضل بن الحسن الطبرسي،
   تحقيق: لجنة من العلماء والمحققين، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.
- ٩ ـ تفسير القاسمي المسمى محاسن التأويل، لمحمد جمال الدين القاسمي، دار
   الفكر، بيروت، مع تعلين: محمد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الثانية.
- ١٠ تفسير التحرير والتنوير، للعلامة الشيخ محمد طاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر.
- ١١ ـ الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي،
   دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 17 \_ تفسير أبي السعود أو إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، أبو السعود بن محمد العمادي دار الفكر للطباعة.
- 1٣ تفسير الخازن المسمى لباب التأويل في معاني التنزيل، لعلاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم البغدادي الشهير بالخازن، تصحيح: عبد السلام محمد على، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٤ تفسير المظهري، لمولانا قاضي ثناءالله ياني يتي، مكتبة رشيدية كوثته،
   باكستان.
- ١٥ ـ تفسير المراغي، لأحمد مصطفى المراغي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 17 الوسيط في تفسير القرآن المجيد، لأبي المحسن على بن أحمد الواحدي النيسابوري، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ على محمد معوض د. أحمد محمد صيرة، د. أحمد عبد الغني الجمل د. عبد الرحمن عويس، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 1۷ الدرر المصون في علوم الكتاب المكنون، للإمام شهاب الدين أبي العباس بن يوسف بن إبراهيم المعروف بالسمين الحلبي، تحقيق: الشيخ على محمد معوض، الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، د. جاد مخلوف جاد، د. زكريا عبد المجيد النوتي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 1۸ النكت والعيون تفسير الماوردي، لأبي الحسن على بن محمد بن حبيب الماوردي مع تعليقات: السيد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم، مؤسسة الكتب الثقافية.

- 19. تيسير الكريم الرحمن في تفسير الكلام المنان، العلامة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي، دار المدنى، بجدة.
- ٢٠ الفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجلالين، الإمام سليمان بن عمر العجيلي الشهير بالجمل، ضبطه وخرج آياته: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢١ ـ تفسير البغوي المسمى بمعالم التنزيل، الإمام أبي محمد حسين بن مسعود الفراء البغوي، تحقيق: خالد عبد الرحمن العك مروان سواز، دار المعرفة، بيروت.
- ٢٢ ـ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري، دار الفكر، بيروت.
- ٢٣ ـ زاد المسير في علم التفسير، الإمام أبي الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزى المكتب الإسلامي.
  - ٢٤ \_ عمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير، اختصار وتحقيق: أحمد محمد شاكر.
- ٢٥ ـ الجواهر الحسان في تفسير القرآن، الإمام الشيخ سيدي عبد الرحمن الثعالبي،
   تحقيق: أبو محمد الغماري الإدريسي الحسني، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٦ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي، تحقيق وتعليق: الرحالي الفاروق، عبد الله بن إبراهيم الأنصاري السيد عبد العال السيد إبراهيم، محمد الشافعي صادق العنابي، طبع على نفقة الشيخ خليفة بن حمد أمير دولة قطر سابقاً.
- ٢٧ م أضواء البيان في إيضاح القرآن، لمحمد الأمين بن محمد المختار الحلبي الشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٢٨ ـ الدُّر المنثور في تفسير المأثور، للإمام جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٩ ـ تفسير السمرقندي المسمى بحر العلوم، لأبي الليث نصر بن محمد بن أحمد
   السمرقندي، تحقيق: الشيخ علي محمد معوض، الشيخ عادل أحمد
   عبد الموجود، الدكتور زكريا عبد المجيد النوتي، دار الكتب العلمية،
   سوت.
- ٣٠ ـ التفسير الكبير أو مقاتيح الغيب، للإمام فخر الدين الرازي، دار الكتب العلمية.
- ٣١ ـ تفسير البحر المحيط، لمحمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٢ ـ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، لشهاب الدين أبي الفضل السيد محمود الآلوسي، دار إحياء التراث العربي.

- ٣٣ ـ فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، لمحمد بن على بن محمد الشوكاني، تحقيق: سيد إبراهيم، دار الحديث، القاهرة.
  - ٣٤ \_ صفوة التفاسير لمحمد على الصابوني، دار الفكر للطباعة.
- ٣٥ كتاب التسهيل لعلوم التنزيل، الإمام أبي القاسم محمد بن أحمد بن جزئي الكلبي الغرناطي، تحقيق: محمد عبد المنعم اليونسي، إبراهيم عطوة عوض، أم القرى للطباعة والنشر، القاهرة، مصر.
- ٣٦ ـ تفسير القرآن العظيم، الحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقى، دار ومكتبة الهلال، بيروت.
- ٣٧ مراح لبيد، التفسير المنير، للعلامة محمد نووي الجاوي طبع بمطبعة دار إحياء الكتب العربية.
- ٣٨ القول المعتمد في تفسير قل هو الله أحد، لجمال الدين يوسف عبد الله الأرميوني
   الشافعي، تحقيق: محمد خير رمضان يوسف، دار ابن حزم، بيروت.
- ٣٩ ـ تفسير سورة الإخلاص، لشيخ الإسلام ابن تيمية، مع تعليق: د. عبد العلي عبد الحميد حامد، الدار السلفية بومباي، الهند.

## علوم القرآن والقراءات:

- الإتقان في علوم القرآن، لحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، مع تعليق: د. مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، دمشق.
- ٢ ـ الأمثال في القرآن الكريم، د. محمد جابر الفياض، الدار العالمية للكتاب الإسلامي.
- ٣ ـ أمثال القرآن وصور من أدبه الرفيع، لعبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق.
- عاني القرآن، للإمام أبي الحسن سعيد بن مسعدة المجاشعي البلخي الأخفش
   الأوسط، تحقيق: د. فائز فارس، المطبعة العصرية، الكويت، طبعة أولى،
   ١٩٧٩.
- معاني القرآن، للإمام أبي جعفر النحام، تحقيق: الشيخ محمد علي الصابوني، جامعة أم القرى، معهد البحوث العلمية ومركز إحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة.
- ٦ مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار، للعلامة محمد طاهر الصديقي الهندي الكجراتي، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.
- ٧ المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق: مركز البحوث والدراسات بمكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة.

- البرهان في غريب القرآن، لحسن بن صالح بن عمر الحبشي، مكتبة وهبة عابدين، القاهرة، أصر.
- نزهة القلوب في تفسير غريب القرآن العزيز، للإمام أبي بكر محمد بن عزيز السجستاني، تحقيق: د. يوسف عبد الرحمن المرعشي، دار المعرفة،
- ١٠ التبيان لبعض المباحث المتعلقة بالقرآن على طريق الإتقان، للإمام العلامة الشيخ طاهر الجزائري الدمشقي، بعناية: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الاسلامية، بحلب.
- ١١ ـ الوجوه والنظائر الألفاظ كتاب الله العزيز، لأبي عبد الله الحسين بن محمد
   الدامغاني، جمهورية مصر العربية، وزارة الأوقاف، لجنة إحياء التراث
   الإسلامي، القاهرة، سنة ١٤١٢هـ.
- ١٢ عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، للشيخ أحمد بن يوسف المعروف بالسمين الحلبي، تحقيق: د. محمد التونجي، عالم الكتب، بيروت.
- ١٣ ـ بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، المكتبة العلمية، بيروت، لبنان.
- ١٤ ـ الوصف المشتق في القرآن الكريم دراسة صرفية، للدكتور عبد الله بن حمد بن
   عبد الله الدايل، مكتبة التوبة، الرياض.
- ١٥ \_ إعراب القرآن الكريم وبيانه، الأستاذ محيي الدين الدرويش اليمامة، دار ابن
   كثير.
- ١٦ ـ التبيان في إعراب القرآن، لأبي البقا عبد الله بن حسين العكبري، تحقيق على محمد البجاوي دار الجيل، بيروت.
- ١٧ ـ الفريد في إعراب القرآن المجيد، لحسين بن أبي العز الهمداني، تحقيق محمد حسن النمر، دار الثقافة، الدوحة قطر.
- ١٨ ـ مشكل إعراب القرآن، لأبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي، تحقيق: د.
   حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة.
- ١٩ \_ الفاصلة في القرآن؛ لمحمد الحسناوي، المكتب الإسلامي، دار عمار.
- ٢٠ حاشية غيث النفع في القراءات السبع على سراج القاري المبتدي، لولي الله سيدي علي النووي الصفاقسي، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، بمصر.
- المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والايضاح عنها، لأبي الفتح عثمان بن جني، تحقيق: علي النجدي ناصف، د. عبد الحليم النجار، د. عبد الفتاح إسماعيل شلبي، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي القاهرة ١٣٨٦، بمصر.

- ٢٢ ـ النشر في القراءات العشر، للحافظ أبي الخير محمد بن محمد الدمشقي
   الشهير بابن الجزري، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٢٣ ـ إتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربعة عشر المسمى بمنتهى الأماني والمسرات في علوم القراءات، للعلامة الشيخ أحمد بن محمد البنا، تحقيق:
   د. شعبان محمد إسماعيل، عالم الكتب، مكتبة الكليات، الأزهرية.
- ٢٤ ـ الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها، لأبي محمد مكي بن أبي
   طالب القيسي، تحقيق: د. محيي الدين رمضان، مؤسسة الرسالة.
- ٢٥ ـ كتاب الموضح في وجوه القراءات وعللها، للإمام نصر بن علي بن محمد أبي عبد الله الشيرازي المعروف بابن أبي مريم، تحقيق. د. عمر حمدان الكبيسي، الجامعة الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بجدة، طبعة أولى، ١٤١٤هـ.
- ٢٦ ـ القراءات وعلل النحويين فيها المسمى علل القراءات، لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق: نوال بنت إبراهيم الحلوة، طبعة أولى، سنة ١٤١٢هـ.
- ٢٧ ـ الحجة في القراءات السبع، للإمام الحسين بن أحمد بن خالوية، تحقيق: د.
   عبد العال سالم مكرم، مؤسسة الرسالة.
- ٢٨ ـ المجاز في اللغة والقرآن الكريم بين الإجازة والمنع، للدكتور عبد العظيم
   المطعنى، يطلب من مكتبة وهبة، القاهرة.
- ٢٩ ـ البرهان في علوم القرآن، للإمام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي،
   تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.

# علوم اللغة:

- ١ قصد السبيل فيما في اللغة العربية من الدخيل، للعلامة محمد الأمين بن
   فضل الله المحبى، تحقيق: د. عثمان محمود الصينى، مكتبة التوبة، الرياض.
- ٢ الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الإسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق:
   أحمد عبد الغفار عطار، دار العلم للملايين، بيروت.
- ٣ ـ تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمد مرتضى الزبيدي، منشورات دار
   مكتبة الحياة، بيروت.
- المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، لعلي بن إسماعيل بن سيده، تحقيق:
   مصطفى السقا، د. مراد كامل، د. عبد الستار أحمد فراج، د. حسين تصار، معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية، طبعة أولى، ١٣٧٧هـ.
- المخصص، لأبي الحسن علي بن إسماعيل النحوي اللغوي الأندلسي المعروف بابن سيده، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٦ جمهرة اللغة، لابن درید، لأبي بكر محمد بن الحسن بن درید، تحقیق: د.
   رمزي منیر بعلبكی، دار العلم للملایین، بیروت.

- ٧ مجمل اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا اللغوي، تحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة.
- ٨ المحيط في اللغة، كافي الكفاة الصاحب إسماعيل بن عباد، تحقيق: الشيخ.
   محمد حسن آل ياسين، عالم الكتب، بيروت.
- ٩ القاموس المحيط فلعلامة مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي،
   تحقيق: مكتب تحقيق: التراث في مؤسسة الرسالة، ودار الريان للتراث.
- ۱۰ ـ التوقیف علی مهمات التعاریف، معجم لغوی مصطلحی، لمحمد عبد الرؤوف المناوی، تحقیق: محمد رضوان الدایة، دار الفکر المعاصر، بیروت، دار الفکر، دمشق.
- 11 الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، لأبي البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي، مع فهارس د. عدنان درويش، محمد المصري، مؤسسة الرسالة.
- ۱۲ موسوعة الحروف في اللغة العربية، إعداد: د. إميل بديع يعقوب، دار الجيل، بيروت.
- ١٣ ـ المزهر في علوم اللغة وأنواعها، للعلامة عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي، مع تعليقات وشرح: محمد جاد المولى بك، محمد أبو الفضل إبراهيم، على محمد البجاوى، المكتبة العصرية، بيروت.
- ١٤ غريب الحديث، لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، مع فهرس نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 10 النهاية في غريب الحديث والأثر، للإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن الجزري بن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي، المكتبة الاسلامية.
- ١٦ ـ غريب الحديث، لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي، دار الكتاب العربي، يبروت.
- ١٧ ـ المعجم المفصل في علوم اللغة، إعداد: د. محمد التونجي، الأستاذ راجي الأسمر، مراجعة: الدكتور إميل يعقوب، دار الكتب العلمية.
- ۱۸ ـ الغرر المثلثة والدرر المبثة، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي،
   تحقيق: د. سلمان إبراهيم بن محمد العيد، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة.
- ١٩ تهذيب اللغة، لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والنشر.
- ۲۰ لسان العرب، للإمام العلامة ابن منظور، مع تعليق: مكتب تحقيق التراث،
   دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت.

- ٢١ كتاب العين، لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق: د.
   مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي، وزارة الثقافة والإعلام الجمهورية العراقية، دار الرشيد للنشر.
- ٢٢ معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق:
   عبد السلام محمد هارون، مكتبة الإعلام الإسلامي، طهران.
- ٢٣ الفائق في غريب الحديث لجارالله محمود بن عمر الزمخشري، مع حاشية إبراهيم شمس الدين، دار، الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٢٤ ـ الجنى الداني في حروف المعاني، للحسن بن قاسم المرادي، تحقيق: د.
   فخر الدين قباوة، الأستاذ محمد نديم فاضل، دار الكتب العربية.

### النحو:

- ١ مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، الإمام ابن هشام الأنصاري، تحقيق: محمد
   محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، بيروت.
- ٢ مختصر مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، بعناية: فريد بن عبد العزيز الزامل السليم، مؤسسة آسام.
- ٣ \_ شرح المفصل، للعلامة موفق الدين يعيش بن على بن يعيش، عالم الكتب، بيروت.
- ٤ النحو الوافي مع ربطه بالأساليب الرفيعة والحياة اللغوية المتجددة، عباس حسن، دار المعارف، بمصر، الطبعة الخامسة.
- شرح الكافية الشافية، للعلامة جمال الدين أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن مالك
   الطائي الجياني، تحقيق: د. عبد المنعم أحمد هريدي، دار المأمون للتراث.
- ت شفاء العليل في إيضاح التسهيل، لأبي عبد الله محمد بن عيسى السليسلي،
   تحقيق: د. الشريف عبد الله علي الحسيني البركاتي، دار الندوة، بيروت،
   المكتبة الفيصلية، مكة المكرمة.
- ٧ شرح التسهيل، لجمال الدين محمد بن عبد الله بن عبد الله بن مالك الطائي الجياني، تحقيق: د. عبد الرحمن السيد، د. محمد بدوي المختون (هجر للطباعة والنشر).
- ٨ حاشية الصبان على شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، دار إحياء الكتب العربية، مصر.
- ٩ حاشية الدسوقي على مغني اللبيب، للعلامة الشيخ مصطفى محمد بن عرفة الدسوقي، مكتبة ومطبعة المشهر الحسين، القاهرة.
- ١٠ حاشية العلامة أحمد بن أحمد السجاعي على شرح قطر الندى وبل الصدى،
   لابن هشام، ،مع حاشية :شمس الدين محمد الألبابي، مطبعة مصطفى البابي
   الحلبى وأولاده بمصر.

- ١١ شرح أبيات مغني اللبيب، لعبد القادر بن عمر البغدادي، تحقيق: عبد العزيز رباح، أحمد يوسف دقاق، دار المأمون للتراث، دمشق.
- ١٢ المفصل في صنعة الإعراب، لأبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري،
   تبويب: د. على بو ملحم، دار ومكتبة الهلال، بيروت.
- ١٣ كشاف اصطلاحات الفنون، الشيخ العلامة محمد على بن على بن محمد
  التهانوي، مع حاشية: أحمد حسن بسج، منشورات محمد على بيضون، دار
  الكتب العلمية، بيروت.
- ١٤ المعجم المفصل في النحو العربي، للدكتورة عزيزة فوال، دار الكتب العلمية،
   ١٤ المعجم المفصل في النحو العربي، للدكتورة عزيزة فوال، دار الكتب العلمية،
- ١٥ دليل السالك إلى ألفية ابن مالك، للشيخ عبد الله بن صالح الفوزان، دار المسلم للنشر، الرياض.
- 17 فوائد النحو الوسمية شرح الدرة اليتيمة، للأستاذ محمد علي حسين المالكي المكي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٤٦هـ.

### الأدب:

- ١ ربيع الأبرار ونصوص الأخبار، تصنيف: الإمام محمود بن عمر الزمخشري،
   تحقيق: د. سليم النعيمي.
- ٢ العقد الفريد، للفقيه أحمد بن محمد عبد ربه الأندلسي، تحقيق: د. مفيد محمد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٣ المعجم المفصل في الأدب، إعداد: د. محمد التونجي، دار الكتب العربية.
- عياة الحيوان الكبرى، لكمال الدين محمد بن موسى الدميري، دار الألباب
   للطباعة والنشر.
- الحيوان، لأبي عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الملقب بالجاحظ، شرح وتحقيق: د. يحيى الشامى، دار ومكتبة الهلال بيروت.
- ٦ أمالي ابن الشحري، (تأليف) هبة الله بن علي بن محمد بن حمزة الحسني
   العلوي، تحقيق: د. محمود الطناحي، مكتبة الخانجي للطبع والتشر
   والتوزيع.
- ٧ سمط اللآلي المحتوي على اللآلي في شرح أمال القالي، لأبي عبيد البكري،
   تحقيق: عبد العزيز الميمني، مطبعة لجنة التآليف والترجمة والنشر سنة ١٣٥٤.
- ٨ تاريخ الأدب العربي، لكارل بروكلمان، المترجم: د. محمود فهمي
   حجازي، الهيئة المضرية العامة للكتاب.
- ٩ الشعر والشعراء، لابن قتيبة، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار الحديث، القاهرة.

- 10 \_ الدرر اللوامع على همع الهوامع شرح جمع الجوامع، للشيخ أحمد بن محمد بن الأمين الشنقيطي، تحقيق: د. عبد العال سالم مكرم، دار البحوث العلمية، الكويت.
- ١١ خزانة الأدب ولب ولباب لسان العرب، لعبد القادر بن عمر البغدادي، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: مكتبة الخانجي للطبع والنشر والتوزيم.
- ١٢ ـ ميزان الذهب في صناعة شعر العرب، للسيد أحمد الهاشمي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۱۳ ـ شرح ديوان حماسة أبي تمام، لأبي العلا المعري، تحقيق: د. حسين محمد نقشة، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
- ١٤ ـ شرح كتاب الحماسة، لأبي القاسم زيد بن علي الفارسي، تحقيق: د. محمد عثمان على الوزاعي، بيروت.
- ١٥ ـ شرح حماسة أبي تمام، للأعلم الشنتمري د. علي المفضل حمودان، دار الفكر المعاصر، بيروت.
- ١٦ ـ شرح ديوان الحماسة، لأبي على أحمد بن محمد بن الحسن المرزوقي،
   نشرة: أحمد أمين، عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت.
- ١٧ نهاية الأرب في فنون الأدب، لشهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري،
   وزارة الثقافة والإرشاد القوى، المؤسسة المصرية العامة.

## البلاغة:

- ١ معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، للدكتور أحمد مطلوب، مكتبة لبنان، ناشرون.
  - ٢ ـ علم البديع، للدكتور عبد العزيز عتيق، دار النهضة العربية، بيروت.
- ٣ ـ رصف المباني في شرح حروف المعاني، للإمام أحمد بن عبد النور المالقي،
   تحقيق: د. أحمد محمد الخراط، دار القلم، دمشق.
- ٤ حروف المعاني، لأبي القاسم عبد الرحمن بن إسحاق الزجاجي، تحقيق: د.
   على توفيق الحمد، مؤسسة الرسالة، دار الأمل.
- عقود الجمان في المعاني والبيان، لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، مع شرح: عبد الرحمن بن عيسى بن مرشد العمري المعروف بالمرشدي، مفتي الحرم المكي، شركة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة الثانية، ١٣٧٤هـ.
- ٦٠ التبيان في البيان، للإمام الطيبي الحسين بن عبد الله بن محمد، شريف الدين الطيبي، تحقيق: د. عبد الستار حسين زموط، دار الجيل، بيروت.

- ٧ كتاب المطول في شرح تلخيص المفتاح، للإمام سعد الدين مسعود التفتازاني.
   الهروي، مع حاشية: المير سيد شريف.
  - ٨ ... البلاغة لحفني ناصف.

### المنطق والفلسفة:

- ١ \_ المرشد السليم في المنطق الحديث والقديم، للدكتور عوض الله جاد حجازي، دار الطباعة المحمدية، الطبعة السادسة.
- ٢ المنطق الوافي، لخسن حسن حنيل، مطبعة الرسالة، الطبعة السادسة سنة
- ٣ البصائر النصرية في علم المنطق، لإمام القاضي الزاهد زين الدين عمر بن سهلان الساوي، مع تعليقات وشرح: للإمام محمد عبده والدكتور رقيق العجم، دار الفكر اللبناني.
- ٤ تحرير القواعد المنطقية، لقطب الدين محمود بن محمد الرازي، مطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده، بمصر، الطبعة الثانية ١٣٦٧هـ.
- ٥ المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، الأستاذ محمد تقي مصباح اليزدي، ترجمة:
   محمد عبد المنعم الخافاني، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين:
   مقم.
- ٦ المثل النورية في فن الحكمة، للشيخ محمد طاهر آل شبير الخاقائي، مع
   تعليق: الأستاذ محمد كاظم الخاقائي، دار أنوار الهدى.
- ٧ ـ مناهج البحث عند مفكري الإسلام واكتشاف المنهج العلمي في العالم
   الإسلامي، للدكتور على سامى النشار، دار النهضة العربية، بيروت.
- ٨ ـ الفكر الفلسفي، للدكتور محمد عبد الستار نصار، جمال فصيح سيف النصر،
   وزارة التربية والتعليم دولة قطر، الصف الثالث الثانوي الأدبى.
- ٩ مدخل إلى الفلسفة، د. إمام عبد الفتاح إمام، مؤسسة دار الكتب للطباعة
   والنشر، الكويت، الطبعة السادسة.
- 10 المنطق المفيد، لمحمد عبد العزيز البهسني، لطلاب السنة الأولى من القسم الأدبي للمعاهد الأزهرية والبحوث الإسلامية، مكتبة الكليات الأزهرية، حسين محمد إمبابي وأخوه محمد.
- ۱۱ ـ المنطق، للشيخ محمد رضا المظفر، إنشارات فيروز آبادي قم، الطبعة الحادي عشر ١٣٧٣ه.
- 17 \_ حاشية على شرح السلم للملوي، لأبي العرفان محمد بن علي الصبان، مع حاشية شرح السلم المنور: لأحمد الملوي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة الثانية ١٣٥٧ه.

- ١٧ ـ حاشية شيخ الإسلام إبراهيم الباجوري على متن السلم، مطبعة مصطفى البابي
   حلبى وأولاده بمصر، سنة ١٣٤٧هـ.
- 14 \_ معيار العلم في المنطق، للإمام أبي حامد محمد الغزالي، مع شرح: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 10 ـ شروح الشمسية مجموعة حواشي وتعليقات: القطب الرازي، الشريف الجرجاني، العلامة السيالكوتي، العلامة الدسوقي، جلال الدين الدواني، الشربيني، شيخ الجامع الأزهر، شركة شمس المشرق للخدمات الثقافية.
- 17 ـ ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة، للشيخ عبد الرحمن بن حسن حبنكة الميداني، طبعة ثالثة، منقحة ومزيدة، دار العلم، دمشق.
- ١٧ ـ تهافت التهافت، لابن رشد مع تعليق: د. محمد العريبي، دار الفكر اللبناني.
- ١٨ ـ تهافت الفلاسفة، للإمام أبي حامد محمد الغزالي، مع تعليق: د. جيرار جهامي، دار الفكر اللبناني.
- 19 شرح السلم في المنطق للأخضري، لعبد الرحيم فرج الجندي، دار القومية العربية للطباعة.
- ٢٠ حاشية العطار على شرح الخبيصي، لأبي السعادات حسن بن محمد العطار، مع
   حاشية: علامة ابن سعيد، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه.
- ٢١ ـ حاشية العطار على إيساغوجي، للشيخ حسن العطار، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، طبعة سنة ١٣٤٧هـ.
- ٢٢ التذهيب شرح عبيدالله بن فضل الخبيصي على تهذيب المنطق، مع حاشية الدسوقي، ولأبي السعادات حسن بن محمد العطار، مطبعة مصطفى البابي حلبى وأولاده بمصر، سنة ١٣٥٥ه.
- ٢٣ توضيح المنطق، أسئلة وأجوبة، تأليف: الشيخ سعيد عبد الله المدلوح، مؤسسة المنار، طبعة سنة ١٤١٧هـ.
- ٢٤ مذكرة من وضع فضيلة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي (آداب البحث والمناظرة)، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، مكتبة العلم بجدة.
- ٢٥ شرح المنظومة، للأستاذ الشهيد مرتضى المطهري، المترجم: عبد الجبار الرفاعي، مؤسسة البعثة طهران.

## الفقه وأصوله:

- ١ الممتع في شرح المقنع، زيد الدين المنجي التنوخي الحنبلي، تحقيق: د.
   عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، دار خضر للطباعة، بيروت.
- ٢ ـ كتاب الهادي أو عمدة الحازم، لموفق الدين بن قدامة المقدسي الحنبلي، طبع
   على نفقة الشيخ علي بن عبد الله بن قاسم آل ثاني حاكم قطر.

- المستوعب، لنصير الدين محمد بن عبد الله السامري، تحقيق: مساعد بن قاسم الفالح، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٤ المقنع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، لشيخ الإسلام أبي محمد موفق الدين
   عبد الله بن قدامة المقدسي، طبع على نفقة الشيخ خليفة بن حمد آل ثاني أمير
   دولة قطر.
- الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف، للإمام علاء الدين أبي الحسن علي بن سليمان بن أحمد المرداوي، تحقيق: أبي عبد الله محمد حسن محمد حسن إسماعيل الشافعي، منشورات: محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٦ المغني، لموفق الدين بن قدامة المقدسي الحنبلي، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، د. عبد الفتاح محمود الحلو، هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، القاهرة.
- الدر النقي في شرح ألفاظ الخرقي، لجمال الدين أبي المحاسن يوسف بن حسن عبد الهادي الحبلي المعروف بابن المبرد، إعداد: د. رضوان مختار بن غريبة، دار المجتمع للنشر والتوزيع، جدة.
- ٨ شرح الزركشي على مختصر الخرقي، للشيخ شمس الدين محمد بن عبد الله الزركشي الحنبلي، تحقيق: عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، طبع بشركة العبيكان للطباعة والنشر، الرياض.
- ٩ مطالب أولي النهى في شرح غاية المنتهى، للشيخ مصطفى السيوطي الرحيباني، مع حاشية: الفقيه العلامة الشيخ حسن الشطي، طبع على نفقة الشيخ على بن عبد الله آل ثاني، حاكم قطر، منشورات المكتب الإسلامي.
- ١٠ المذهب الأحمد في مذهب الإمام أحمد: للشيخ يوسف بن عبد الرحمن بن علي بن محمد المعروف بابن الجوزي، طبع على نفقة الشيخ قاسم بن درويش فخرو، مطبعة (ق) بومباي، الهند، سنة ١٣٧٨هـ.
- 11 الشرح الصغير على أقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك، للعلامة أبي البركات أحمد بن محمد بن أحمد الدردير، تخريج أحاديث: للدكتور مصطفى كمال وصفي، دار المعارض.
  - ١٢ ـ منح الجليل شرح على مختصر خليل، للشيخ محمد عليش، دار الفكر.
- ۱۳ ـ المحلى، للإمام أبي محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار التراث، القاهرة.
- 18 الغرر البهية، للإمام الشيخ زكريا بن محمد الأنصاري، في شرح منظومة البهجة الوردية، مع تخريج الأحاديث: محمد عبد القادر عطا، ومع حاشية: الشيخ عبد الرحمن الشربيني وابن قاسم العبادي، منشورات: محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.

- 10 \_ شرح المحتاج مغني إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، للشيخ محمد الشربيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 17 \_ الأنوار لأعمال الأبرار، للعلامة يوسف الأردبيلي، مع حاشيتين حاشية الكمثري، وحاشية الحاج إبراهيم، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، القاهرة.
- 1٧ \_ حاشية أبي السعود المسماة بفتح الله المعين على شرح الكنز لملا مسكين، للعلامة السيد محمد أبي السعود المصري الحنفي.
- ١٨ ـ رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار، للشيخ محمد أمين الشهير بابن عابدين، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ على محمد معوض، مكتبة دار الباز، عباس أحمد الباز، مكة المكرمة.
- 19 \_ الإختيار لتعليل المختار، للشيخ عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ٢٠ بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، للإمام علاء الدين أبي بكر بن مسعود الكاساني الحنفي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢١ ـ البناية شرح الهداية، لأبي محمد محمود بن أحمد العيني، دار الفكر، طبعة ثانية، سنة ١٤١١هـ.
- ٢٢ شرح فتح القدير على الهداية، للإمام كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي المعروف بابن الهمام، مع تعليق: وتخريج: الشيخ عبد الرزاق غالب المهدي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٣ ـ التعريفات، لشريف علي بن محمد الجرجاني مع الإضافات لمولانا المفتي محمد يوسف التأولوي، مكتبة فقيه الأمت ديوبند، الهند.
- ٢٤ كتاب النوازل، للشيخ عيسى بن علي الحسني العلمي، تحقيق: المجلس العلمي
   بفاس، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، سنة ١٤٠٦هـ.
- ٢٥ ـ الإشراف على مسائل الخلاف، للقاضي عبد الوهاب بن علي بن نصر المالكي، مطبعة الإرادة.
- ٢٦ ـ الشرح الممتع على زاد المستنقع، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، بترتيب: د. سليمان بن عبد الله حمود أبا الخيل، د. خالد بن علي بن محمد المشيقح، مؤسسة آسام.
  - ٢٧ \_ شرح الخرشي على مختصر خليل، لمحمد الخرشي المالكي، دار الفكر.
- ۲۸ ـ مجموع فتاوی ورسائل، للشیخ محمد بن صالح بن عثیمین، جمع: فهد بن ناصر بن إبراهیم السلیمان، دار الثریا للنشر.
- ٢٩ ـ فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب: الشيخ أحمد بن
   عبد الرزاق الدويش، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض.

- ٣٠ \_ مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٣١ ـ الأسئلة والأجوبة الفقهية المقرونة بالأدلة الشرعية، للشيخ عبد العزيز المحمد السلمان، الطعبة الثانية عشر، سنة ١٤٠٢هـ.

### أصول الفقه:

- ٣٢ ـ الرسالة، للإمام محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٣ ـ أثر الإجمال والبيان في الفقه الإسلامي، الدكتور محمد إبراهيم الحقناوي، دار الوفاء للطباعة والنشر.
- ٣٤ ـ بيان ما هو مجمل من مسائل الإجمال والمجمل، لعبد الله بن عمر بن محمد الأمين الشنقيطي، طبع بمعرفة دار البخاري، نشر المدينة المنورة.
- ٣٥ \_ روضة الناظر في أصول الفقه، لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، تحقيق: د. عبد الكريم بن علي بن محمد النملة، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٣٦ شرح مختصر الروضة، لنجم الدين أبي الربيع سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم الطوفي، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة.
- ٣٧ ـ إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر في أصول الفقه، للدكتون عبد الكريم بن علي بن محمد النملة، دار العاصمة للنشر، الرياض.
- ٣٨ ـ حاشية النفحات على شرح الورقات، لأحمد بن عبد اللطيف الجاوي، بمطبعة مصطفى البابي حلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٥٧هـ.
- ٣٩ ـ تشنيف المسامع بجمع الجوامع للسبكي، للإمام بدر الدين محمد بن بيادر بن عبد الله الزركشي، تحقيق: د. عبد الله ربيع د. سيد عبد العزيز، مؤسسة قرطبة.
- ٤٠ ـ الاعتصام، للعلامة المحقق الأصولي الإمام أبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد الشاطبي الغرناطي، دار المعرفة، بيروت.
- ٤١ ـ نشر البنود على مراقي السعود، لسيدي عبد الله بن إبراهيم العلوي الشنقيطي،
   دار الكتب العلمية، بيروت.
- 27 ـ تقرير القواعد وتجرير الفوائد، للإمام الحافظ زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الخبر المسلمان الخبر المسلمان الخبر المسلمان الخبر المسلمان المس
  - ٤٣ \_ القواعد، للحافظ ابِّن رجب، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ٤٤ ـ تحرير المقال فيما تصح نسبته للمجتهد من الأقوال، للدكتور عياض بن نامي السلمى، فهرسة مكتبة الفهد الوطنية، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٥هـ.

- ٥٥ \_ شرح الكوكب المنير المسمى بمختصر التحرير في أصول الفقه، للعلامة محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن علي الفتوحي المعروف بابن النجار، تحقيق: د. محمد الزحيلي، د. نزيه حماد، جامعة الملك عبد العزيز مركز البحث العلمي، دار إحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة.
- 23 \_ حاشية البناني على شرح الجلال شمس الدين المحلي على منن جمع الجوامع، دار الفكر.
  - ٤٧ \_ إمتاع العقول بروضة الأصول، لعبد القادر بن شيبة الحمد.
- 24 ـ نثر الورود على مراقي السعود، للشيخ محمد أمين بن المختار الشنقيطي، تحقيق: د. محمد ولد سيدي ولد حبيب الشنقيطي، الناشر: محمد محمود الخضر القاضى، دار المنارة للنشر والتوزيع.
- 29 \_ نيل السول على مرتقى الوصول، للعلامة محمد يحيى الولاتي، تحقيق: بابا محمد عبد الله محمد يحيى الولاتي، دار عالم الكتب، الرياض.
- ٥٠ بيان المختصر شرح مختصر أبن الحاجب، لشمس الدين محمود بن عبد الرحمن بن أحمد الأصفهاني، تحقيق: د. محمد مظهر بقا، جامعة أم القرى، دار إحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة.
- ۵۱ ـ السراج الوهاج في شرح المنهاج، للعلامة فخر الدين أحمد بن حسن بن يوسف الجاربردي، تحقيق: د. أكرم بن محمد بن حسين أوريقان، دار المعراج الدولية للنشر.
- ٥٢ ـ شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول في الأصول، للإمام الكبير شهاب الدين أبو العباس أحمد بن إدريس القرافي، دار الفكر.
- ٥٣ ـ الأصول من علم الأصول، لمحمد بن صالح بن عثيمين، مؤسسة الرسالة،
   بيروت، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الثالثة، سنة ١٤٠٥هـ.
- ٥٤ ـ الأشباه والنظائر، للإمام تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، والشيخ علي محمد عوض، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥٥ ـ تعليل الأحكام عرض وتحليل لطريقة التعليل وتطوراتها في عصور الاجتهاد
   والتقليد، للاستاذ محمد مصطفى شلبي، دار النهضة العربية للطباعة، بيروت.
- ٥٦ ـ التخريج عند الفقهاء والأصوليين، دراسة نظرية، للدكتور يعقوب بن عبد الوهاب ابن حسين، مكتبة الرشد، الرياض.
  - ٥٧ \_ منظومة في القواعد وشرحه، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، مخطوطة.

### الحديث وشروحه:

1 - صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، سنة ١٤١٤هـ.

- ١- مختصر سنن أبي داود، للإمام عبد العظيم بن عبد القوي بن عبد الله أبو محمد المنذري مع شرح معالم السنن للخطابي، التهذيب لابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد حامد الفقي، مكتبة السنة المحمدية، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٣ مصنف عبد الرزاق، للحافظ أبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق:
   حبيب الرحمن الأعظمي، توزيع المكتب الإسلامي.
- ٤ السنن الكبرى، للإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، تحقيق: د.
   عبد الغفار سليمان البنداري و د. سيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت.
- السنن الكبرى، للإمام الحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، وفي ذيله الجوهر النقي لابن التركماني، مع ترتيب فهرس د. يوسف عبد الرحمن المرعشلي، دار المعرفة، بيروت.
- ٦ صحيح ابن خزيمة، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي.
   ٧ مسند، للإمام أبي بكر عبد الله بن محمد أبي شيبة، تحقيق: عادل بن يوسف الغراوي، أبو الفوارس أحمد فريد المزيدي، دار الوطن، الرياض.
- ٨ ـ المصنف في الأحاديث والآثار، للحافظ ابن أبي شيبة، تحقيق: سعيد محمد اللحام، دار الفكر للطباعة والنشر.
- ٩ ـ شعب الإيمان، للإمام أبي بكر البيهقي، تحقيق: أبي صابر محمد سعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٠ \_ سنن الحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني ابن ماجة، تصحيح: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، مصر
- ١١ مسند أبي يعلى الموصلي، للإمام الحافظ أحمد بن على بن المثنى التميمي،
   تحقيق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق.
  - ۱۲ ـ (أ) صحيح الإمام محمد بن إسماعيل البخاري، دار إحياء التراث العربي.
     (ب) بعناية: أبو صهيب الكرمي، بيت الأفكار الدولية، الرياض.
- ١٣ ـ (أ) صحيح الإمام ملسلم بن حجاج القشيري، بعناية: أبو صهيب الكرمي بيت الأفكار الدولية، الرياض.
  - (ب) بتحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث الكتب العربية.
- ١٤ ـ سنن الدارمي، للإمام الحافظ عبد الله بن عبد الرحمن الرازي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي.
  - ١٥ \_ المسند، للإمام أحمَّد بن حبل مع فهرس الألباني، المُكتب الإسلامي.
- ١٦ (أ) الجامع، للإمام أبي عيسى محمد بن عيسى الترمذي، تحقيق: د. بشار عواد معروف، دار الجيل، بيروت، دار الغرب الإسلامي.
  - (ب) تحقيق: أحمد بن محمد شاكر، دار الحديث الأزهر، القاهرة.

- ١٧ \_ (أ) سنن أبي داود للحافظ أبي داود سليمان بن أشعث السجستاني، مع فهرسة كمال يوسف الحوت، دار الجنان، بيروت.
  - (ب) دار ابن حزم للطباعة والنشر، بيروت، لبنان.
- ١٨ \_ البحر الزخار المعروف بمسند البزار، للحافظ الإمام أبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق العتكي البزار، تحقيق: د. محفوظ الرحمن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة.
- الفردوس بمأثور الخطاب، لأبي شجاع شيرويه بن شهر دار ابن شيروية الديلمي، بتحقيق: سعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت.
- (أ) المُعجم الأوسط، للحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، قسم التحقيق: بدار الحرمين، أبو معاذ طارق بن عوض الله بن محمد أبو الفضل عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، من منشورات دار الحرمين بالقاهرة.
  - (ب) تحقيق: د. محمود الطحان، مكتبة المعارف، الرياض.
- ٢١ \_ المعجم الكبير، للحافظ الطبراني، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، دار إحياء التراث العربي.
- ٢٢ \_ مختصر استدراك الحافظ الذهبي على مستدرك أبي عبد الله الحاكم، للعلامة سراج الدين عمر بن علي بن أحمد المعروف بابن الملقن، تحقيق: عبد الله بن حمد اللحيدان، دار العاصمة، الرياض.
- ٢٣ \_ المستدرك على الصحيحين، للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت.
- جامع الأصول في أحاديث الرسول، للإمام مبارك بن محمد ابن الأثير الجزري، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، دار الفكر للطباعة والنشر.
- الجمع بين الصحيحين مع حذف السند والمكرر من البين، للعلامة أبي حفص عمر بن بدر الموصلي، تحقيق: صالح أحمد الشامي، المكتب الإسلامي.
- الجمع بين الصحيحين، للإمام محمد بن فتوح الحميدي، تحقيق: د. على حسين البواب، دار ابن حزم، دار الصميعي.
- سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي.
- صحيح الجامع الصغير وزيادته (الفتح الكبير)، لمحمد ناصر الدين الألباني تحت إشراف زهير الشاويش، المكتب الإسلامي.
- ضعيف الجامع الصغير، لمحمد ناصر الدين الألباني، تحت إشراف زهير الشاويش، المكتب الإسلامي.
  - ٣٠ \_ سلسلة الأحاديث الضعيفة، للألباني، المكتب الإسلامي.

- ٣١ ـ الموضوعات، لابن الجوزي.
- (أ) تحقيق: توفيق حمدان، دار الكتب العلمية.
- (ب) تحقيق: د. نؤر الدين بن شكري بن علي بويا جيلار، مكتبة أضواء السلف، ومكتبة التدمرية، الرياض.
- ٣٢ تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث، للإمام عبد الرحمن بن علي بن محمد بن عمر الشيباني الشافعي الأثري، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٣ ـ كشف الخفاء ومزيل اللباس عما اشتهر من الأحاديث على السنة الناس، للمفسر المحدث الشيخ إسماعيل بن محمد العجلوني، دار الكتب العلمية، بيروت،
- ٣٤ ـ الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة المعروف بالموضوعات الكبرى، للعلامة نور الدين علي بن محمد سلطان الشهير بملا علي قاري، تحقيق: محمد بن لطفى الصباغ، الطبعة الثانية، المكتب الإسلامي.
- ٣٥ ـ ذخيرة الحفاظ المخرج على حروف الألفاظ، للإمام الحافظ محمد بن طاهر المقدسي، تحقيق: د. عبد الرحمن بن عبد الجبار الفريوائي، دار السلف للنشر، الرياض.
- ٣٦ ـ الفتح السماوي بتخريج تفسير القاضي البيضاوي، لزين الدين عبد الرؤوف المناوي، تحقيق: أحمد مجتبى بن نذير، عالم السلفي، دار العاصمة، الرياض.
- ٣١ \_ زوائد تاريخ بغداد على الكتب الستة، للدكتور خلدون الأحدب، دار القلم، دمشق.
- ٣٨ \_ مجمع البحرين في زوائد المعجمين، للحافظ نور الدين الهيشمي، تحقيق: عبد القدوس بن محمد نزير، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٣٩ ـ مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه، للشهاب أحمد بن أبي بكر البوصيري، تحقيق: موسى محمد علي، د. عزت علي عطية، دار الكتب الحديثة، مضر،
- ٤٠ بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، تحقيق: مسعد عبد الحميد السعدني، دار الطلائع للنشر، القاهرة.
- ٤١ ... إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة، للإمام أحمد بن أبي بكر
  البوصيري، تحقيق: أبي عبد الرحمن عادل بن سعد أبي إسحاق السيد بن
  محمود بن إسماعيل، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٤٢ \_ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، للحافظ نورالدين علي بن أبي بكر الهيثمي، مؤسسة المعارف، بيروت.
- 27 \_ المقصد العلي في زوائد أبي يعلى الموصلي، للحافظ الهيثمي، تحقيق: سيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية.

- 32 شرح السنة، لأبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق: الشيخ على محمد معوض، الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 20 سبل السلام شرح بلوغ المرام، الشيخ محمد بن إسماعيل الأمير اليمني الصنعاني، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، إبراهيم محمد الجمل، دار الكتاب العربي.
- 27 ـ الأربعون الصغرى المخرجة في أحوال عباد الله تعالى وأخلاقهم، للحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: محمد نور بن محمد أمين المراغي، دار إحياء التراث الإسلامي، الدوحة، قطر.
- 27 ـ عمل اليوم والليلة، للحافظ أبي بكر أحمد بن محمد الدينوري المعروف بابن نسى، تحقيق: بشير محمد عيون، مكتبة دار البيان، دمشق.
- ٤٨ ـ الفتوحات الربانية على الأذكار النروية، لمحمد بن علان الصديقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 29 ـ (أ) الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار، للإمام محي الدين أبي زكريا يحيى بن شرف النووي، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - (ب) تحقيق: أحمد عبد الله باجور، الدار المصرية اللبنانية.
- ٥٠ لوابل الصيب ورافع الكلم الطيب، لشمس الدين ابن قيم الجوزية، تحقيق:
   بشير محمد عيون، مكتبة المؤيد.
  - ٥١ ـ الأدب المفرد، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، مؤسسة الكتب الثقافية.
- ٥٢ إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين، للعلامة السيد محمد بن محمد الحسيني الزبيدي الشهير بمرتضى الزبيدي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥٣ \_ إحياء علوم الدين، للإمام أبي حامد محمد الغزالي، مع حاشية: العراقي بتخريجه، دار الكتاب العربي.
- ٥٤ عون الباري لحل أدلة صحيح البخاري شرح التجريد الصريح، للإمام أبي الطيب صديق حسن بن علي الحسيني القنوجي، طبع على نفقة الشيخ خليفة بن حمد آل ثاني أمير دولة قطر، سنة ١٤٠١هـ.
- ٥٥ ـ (أ) فيض الباري على صحيح البخاري، للإمام المحدث الشيخ محمد أنور شاه الكشميري، مع حاشية: البدر الساري، للشيخ محمد بدر عالم الميرتهي، مكتبة حقانية بشاور، باكستان.
  - (ب) دار المعرفة، بيروت.
- ٥٦ التوشيح شرح صحيح البخاري، للإمام جلال الدين السيوطي، تحقيق:
   رضوان جامع رضوان، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض.

- ٥٧ ـ إرشاد الساري على صحيح البخاري، لأبي العباس شهاب الدين أحمد القسطلاني، دار الفكر.
  - ٥٨ ـ البخاري بشرح الكرماني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٥٩ عمدة القاري شرح البخاري، للشيخ الإمام بدر الدين أبي محمد محمود بن أحمد العيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٦٠ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي محب الدين الخطيب، دار الريان
- ٦١ فتح القدير شرح الجامع الصغير، للعلامة محمد عبد الرؤوف المناوي، دار
   إحياء السنة النبوية للطباعة والنشر والتوزيع.
- 77 التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، للإمام أبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمري، تحقيق: الأستاذ مصطفى بن أحمد العلوي، الأستاذ محمد عبد الكبير البكري، دار الحديث الحسينة، سنة ١٣٨٧هـ.
- ٦٣ مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، للفقيه علي بن سلطان محمد القاري،
   مكتبة إمدادية ملتان، باكستان.
- ٦٤ شرح الطيبي لمشكاة المصابيح، للإمام شرف الدين حسين بن محمد بن عبد الله الطيبي، تحقيق: المفتي عبد الغفار، نعيم أشرف محب الله، شبير أحمد، بديع السيد اللحام، دار القرآن والعلوم الإسلامية، كراتشي، باكستان.
- ٦٥ الديباج على صحيح مسلم، للحافظ جلال الدين عبد الرحمن أبي بكر السيوطي، تحقيق: أبو إسحاق الحويني الأثري، دار ابن عفان.
- 71 شرح صحيح مسلم، للإمام عبد الله الأبي المسمى: إكمال إكمال المعلم مع شرح السنوسي المسمى: مكمل إكمال إكمال المعلم، محمد بن محمد السنوسى، مكتبة طبرية، الرياض.
- ٦١ تكملة فتح الملهم بشرح صحيح مسلم، للشيخ محمد تقي العثماني، مكتبة دار
   العلوم، كراتشى، باكستان.
- ٦٨ ـ شرح الإمام يحيى بن شرف النووي على صحيح مسلم، الناشر: دار الريان للتراث، مصر.
- 17 المفهم لما أشكل تلخيص كتاب مسلم، للإمام الحافظ أبي العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي، تحقيق: محبي الدين ديب مستو، يوسف علي بديوي، أحمد محمد السيد، محمود إبراهيم بزال، دار ابن كثير دمشق، دار الكلم الطيب، دمشق.
- ٧٠ سنن ابن ماجة بشرح الإمام الحسن الحنفي السندي، تحقيق: الشيخ خليل مأمون شيحا، دار المعرفة، بيروت لبنان.

- ٧١ شرح ألفية السيوطي في الحديث لمحمد بن علي بن آدم بن موسى الأيتوبي الولوي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، مكتبة العلم بجدة.
- ٧٢ موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر
   الهيثمي، تحقيق: محمد عبد الرزاق حمزة، دار الكتب العلمية، بيروت.

## . أسماء الرجال والتاريخ:

- ١ الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة: للإمام محمد بن أحمد عثمان الذهبي، مراجعة: لجنة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمنة.
- ٢ ـ ذيل الكاشف، للحافظ أبي زرعة أحمد بن عبد الكريم العراقي، تحقيق:
   بوران الضناوى، دار الكتب العلمية.
- ٣ كتاب الثقات، للإمام الحافظ محمد بن حبان بن أحمد التميمي البستي، دار الفكر.
- ٤ ـ تقريب التهذيب، للإمام حافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق: عبد الوهاب
   عبد اللطيف، دار المعرفة، بيروت.
- تهذیب الکمال في أسماء الرجال، للحافظ جمال الدین أبي الحجاج یوسف المزي، تحقیق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة.
- ٦ طبقات الشافعية الكبرى، لتاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن على بن
   عبد الكافي السبكي، تحقيق: د. عبد الفتاح محمد الحلود، محمود محمد الطناحي، هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان.
- ٧ فيل على طبقات الحنابلة، للحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي،
   دار المعرفة، بيروت.
- ٨ ـ المدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد وتخريجات الأصحاب، لبكر بن عبد الله أبو زيد، دار العاصمة للنشر والتوزيع.
- ٩ تهذيب التهذيب، للحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند، حيدر آباد، دكن.
- الكامل في ضعفاء الرجال، للإمام أبي أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني،
   تحقيق: د. سهيل زكار، يحيى مختار غزاوي، الطبعة الثالثة، دار الفكر
   للطباعة والنشر.
- ١١ ـ تهذيب الأسماء واللغات، للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي، دار
   الكتب العلمية، بيروت.
- 17 ـ تاريخ بغداد أو مدينة السلام، للإمام الحافظ أبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت.

- ۱۳ مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، للإمام محمد بن مكرم المعروف بابن منظور، تحقيق: رياض عبد الحميد مراد، روحية النحاس، محمد مطبع الحافظ، دار الفكي
- ١٤ أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، لأبي الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد الأزرقي، تحقيق: رشدي الصالح ملحس، الطبعة الرابعة، مطابع دار الثقافة، مكة المكرمة.
- ١٥ ذكر أخبار أصبهان، للحافظ أبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب الإسلامي.
- ١٦ ـ التاريخ الكبير، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، تحت مراقبة: د. محمد عبد المعيد خان، دار الفكر.
  - ١٧ \_ تاريخ خليفة بن خياط ، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري، دار طيبة للنشر، الرياض.
- ۱۸ ـ كتاب الضعفاء الكبير، للحافظ أبي جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن جماد العقيلي المكي، تحقيق: د. عبد المعطي أمين قلعجي، دار الكتب العلمية.
- ۱۹ الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستعربين والمستشرقين، لخير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت.
- ٢٠ المغني في الضعفاء، للإمام الحافظ شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، كتبه: نور الدين عتر، دار إحياء التراث الإسلامي، قطر.
- ٢ الإكمال في ذكر من له رواية في مسند أحمد سوى من ذكر في تهذيب الكمال، للحافظ أبي المحاسن محمد بن علي بن حسن بن حمزة الحسيني الدمشقي مع استدراكات لأبي زرعة العراقي، والهيثمي، وابن مجد، تحقيق: عبد الله سرور بن فتج محمد، دار اللواء للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٢١ لسان الميزان، للإمام الحافظ شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الفكر.
- ٢٣ ميزان الاعتدال في نقد الرجال، لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: على محمد البجاوي، دار الفكر.
- ٢٤ سير أعلام النبلاء، للإمام شمس الدين الذهبي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط،
   وحسين الأسد، مؤسسة الرسالة.
- ٢٥ ـ تذكرة الحفاظ، للإمام شمس الدين الذهبي، دار الكتب العلمية، تصحيح:
   تحت إعانة وزارة المعارف للحكومة العالية الهندية، سنة ١٣٧٤هـ.
- . ٢٦ ـ كتاب الجرح والتعديل، للإمام الحافظ أبي محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت .
- ۲۷ الطبقات الكبرى، لأحمد بن سعد بن منيع الهاشمي المعروف بأبن سعد، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت.

- ٢٨ ـ (أ) الإصابة في تمييز الصحابة، للإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: الشيخ عادل عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، مكتبة دار الباز، عباس أحمد الباز، مكة المكرمة.
- (ب) مع حاشية استيعاب في معرفة الأصحاب، لابن عبد البر النمري، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 79 م حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، للحافظ أبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب العربي.
- ٣٠ تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة، للإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الكتاب العربي.

## مصطلح الحديث:

- ١ ـ قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، لمحمد جمال الدين القاسمي،
   دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢ الوسيط في علوم ومصطلح الحديث، للدكتور الشيخ محمد بن محمد أبو شهبه؛ عالم المعرفة للنشر، جدة.
  - ٣ \_ تيسير مصطلح الحديث، للدكتور محمود الطحان، مكتبة المعارف، الرياض.
- النكت على مقدمة ابن الصلاح، للإمام بدر الدين أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي، تحقيق: د. زين العابدين بن محمد بن فريج، مكتبة أضواء السلف.
- أمثال الحديث، للقاضي أبي محمد الحسن الرامهرمزي، تحقيق: د.
   عبد العلى عبد الحميد الأعظمى، الدار السلفية، بومباى، الهند.
- حجية السنة، للعلامة د. عبد الغني عبد الخالق، المعهد العالمي للفكر الإسلامي.
- ٧ تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، للإمام أحمد بن علي بن
   حجر العسقلاني، تحقيق: د. عبد الغفار سليمان البنداوي، الأستاذ محمد
   أحمد عبد العزيز، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٨ إتحاف ذوي الرسوخ عمن رمي بالتدليس من الشيوخ، لفضيلة الشيخ حماد بن محمد الأنصاري، مكتبة المعلا، الكويت.
  - ٩ التدليس في الحديث، للدكتور مسفر بن عزم الله الدميني.
- ١٠ التبيين لأسماء المدلسين، لسبط بن العجمي الشافعي، تحقيق: يحيى شفيق،
   دار الكتب العلمية.
- ١١ أسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب، للشيخ محمد بن السيد درويش الحوت، دار إحياء التراث الإسلامي، بدولة قطر.

- ١٢ ـ العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، للإمام أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، تحقيق: الشيخ خليل هراس، دار الكتب العلمية، بيروت.
- تلخيص العلل المتناهية، للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: أبو تميم ياسر بن إبراهيم بن محمد، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض للنشر والتوزيع.
- 14 نظرات فقهية في أمثال الحديث مع تقدمة في علوم الحديث، للدكتور عبد المجيد، مكتبة البيان الطائف.
- ١٥ ـ من روى عن أبيه عن جده، للشيخ زين أبي العدل قاسم بن قطلوبغا، تحقيق:
   د. باسم فيصل الجوابرة، مكتبة المعلا، الكويت.
- 17 دراسات في الجرح والتعديل، للدكتور محمد ضياء الرحمن الأعظمي، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة.
  - 17 \_ مباحث في علم الجرح والتعديل، لقاسم على سعد، دار البشائر الإسلامية.
- ١٨ ـ شفاء العليل بألفاظ وقواعد الجرح والتعديل، لأبي الحسن مصطفى بن إسماعيل، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، مكتبة العلم بجدة.
- 19 الرفع والتكميل، للإمام أبي الحسنات محمد عبد الحي اللكنوي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتبة المطبوعات الإسلامية بحلب.
- ٢٠ ابن عدي ومنهجه في كتاب الكامل في ضعفاء الرجال، للدكتور زهير عثمان
   على نور، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض.

#### كتب السيرة:

- ١ سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، للإمام محمد بن يوسف الصالحي الشامي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ على محمد معوض، دار الكتب العلمية.
- ٢ شرح العلامة محمد عبد الباقي الزرقاني على المواهب اللدنية مع حاشية زاد
   المعاد، لابن القيم، دار المعرفة، بيروت.
- ٣ المواهب اللدنية بالمنح المحمدية، للعلامة أحمد بن محمد القسطلاني، تحقيق: صالح أحمد الشامي، المكتب الإسلامي.
- قدر الشفا للقاضي عياض، للإمام الهمام ناصر السنة وقامع البدعة، الملا على القاري، دار الكتب العلمية.
- ٥ نسيم الرياض في شرح الشفا، للعلامة أحمد شهاب الدين الخفاجي، المكتبة السلفية، المدينة المنورة.
- زاد المعاد في هدي خير العباد، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر المعروف بابن القيم الجوزية، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، وعبد القادر الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ومكتبة المنار الإسلامية.

## فهرس المؤضة وعات

| مسحة       | الموضوع ال                                                                                       |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥          | تقريظ بقلم الشيخ عائض بن عبد الله القرني                                                         |
| ٧          | تقريظ بقلم الشيخ د. عبد الرحمن الصالح المحمود                                                    |
| ١.         | تقريظ بقلم سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز                                                         |
| 11         | تمهيد يشمل ثلاث منظومات                                                                          |
| <b>Y</b> 1 | مقدمة التحقيق                                                                                    |
| 24         | مقدمة المؤلف                                                                                     |
| <b>Y</b> V | منزلة العلم بأسماء الله وصفاته من الدين                                                          |
| 44         | سبب تأليف هذا الكتاب                                                                             |
| ۲٦         | ملحق المقدمة:                                                                                    |
| ٣١ -       | أنواع التوحيد                                                                                    |
| 37         | دعاء المسألة ودعاء العبادة، والفرق بينهما وأيهما أفضل                                            |
| ه ځ        | الفصل الأول: قواعد في أسماء الله تعالى                                                           |
| ٥٤         | القاعدة الأولى: أسماء الله كلها حسنى وأمثلة توضح ذلك                                             |
| ٤٧         | الحسن في أسماء الله باعتبار كل اسم على انفرآده وباعتبار جمعه إلى غيره                            |
| ٤٩         | ملحق القاعدة الأولى:                                                                             |
| ٤٩         | تفصيل القول في كلام المؤلف (لا احتمالاً ولا تقديراً)                                             |
| ٥٢         | الأسماء المقترنة                                                                                 |
|            | القاعدة الثانية: أسماء الله تعالى أعلام باعتبار دلالتها على الذات، وأوصاف                        |
|            | باعتبار دلالتها على المعاني، وهي مترادفة باعتبار الدلالة الأولى، متباينة باعتبار الدلالة الثانية |
| 71         |                                                                                                  |
| ٦٣         | ضلال من سلبوا أسماء الله معانيها، وبطلان تعليلهم بالسمع والعقل                                   |
| 77         | الدهر ليس من أسماء الله تعالى                                                                    |
| ٦٧         | ملحق القاعدة الثانية:                                                                            |
| ۸۲         | الفرق بين الاسم والصفة                                                                           |

| الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الموضوع                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تقرير أن الأسماء أعلام وأوصاف                       |
| ý notvým sa prove ú nost pách di počet čed počet po útáká vez províded tá                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | معاني الذات                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | حجة المعطلة والرد عليها                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الذهر                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | القاعدة الثالثة: أسماء الله إن دلت على وصف متعد     |
| الأسم والصفه، وامتله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | والحكم، وإن دلت على وصف غير متعد تضمنت              |
| d d d d d d d d d d d d d d d d d d d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | توضح ذلك                                            |
| Divinists a most noted for but due we du noo and duid due did node for                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ملحق القاعدة الثالثة:                               |
| 1440144 40-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الفرق بين المتعدي واللازم                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تفصيل القاعدة التي ذكرها المؤلف                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | القاعدة الرابعة: دلالة الأسماء على الذات والصفار    |
| 9445744 Rapes 20446 Personal Company of the Compa      | والالتزام، ومثال يوضح ذلك                           |
| ***************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | دلالة الالتزام، ومثال يوضح ذلك                      |
| ***************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | دلالة الالتزام مفيدة لطالب العلم                    |
| ، ورجه ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | اللازم من قول الله ورسؤله حق إذا صح كونه لازماً.    |
| انهاا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اللازم من قول غير الله ورسوله له ثلاث حالات وبيـ    |
| @900990bid@00000000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ملحق القاعدة الرابعة:                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | دلالة المطابقة والتضمن والالتزام                    |
| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تعريف اللازمبسبسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس        |
| DP-04 DP-1-07-DF-0-0-1 H-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مل لازم المذهب مذهب                                 |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | حلول الحوادث في الذات الإلهية                       |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | القاهدة الخامسة: أسماء الله تعالى توقيفية يجب الوقو |
| profact and the common the control of the control o    | الكتاب والسنة ووجه ذلك                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ملحق القاعدة الخامسة:                               |
| عين ودليل ذلك الجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | القاعدة السادسة: أسماء الله تعالى غير محصورة بعدد م |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عن قوله ﷺ: ﴿إِن لله تَسِعة وتسعين اسماً من أحصـ     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سرد تسعة وتسعين اسماً بالتتبع من الكتاب والسنة      |
| :<br>Or Hold Bergering of the Color of the Colo | ملحق القاعدة السادسة                                |
| BURNOUNDS POPOU OPOOP DO CODE COM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | هل أسماء الله محصورة السلماء                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تحقيق حديث: ﴿أَو استأثرت به في علم الغيب عندا       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تحقيق حديث، "أو السائرت به لي اعدم الليب سند        |

| صفحة | الموضوع ال                                                               |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٦  | معنى الإحصاء الوارد في الحديث                                            |
| 144  | طرق الحديث وسرد الأسماء                                                  |
| 131  | تحقيق حديث: «إن الله هو المحسن»                                          |
| 331  | القاعدة السابعة: الإلحاد في أسماء الله وأنواعه وحكمه                     |
| 184  | ملحق القاعدة السابعة:                                                    |
| 184  | الرد على غلاة الجهمية في نفيهم للأسماء                                   |
| 10.  | حكم تسمية البشر بأسماء الله كحكيم وعلي                                   |
| 100  | حكم الإلحاد في بعض أنواعه                                                |
| ۱٦٠  | قواعد في الأسماء الحسنى إضافة على ما ذكر المؤلف                          |
| 171  | قواعد إضافية على ما ذكرها المؤلفقواعد إضافية على ما ذكرها المؤلف         |
| 179  | الفصل الثاني: قواعد في صفات الله تعالى                                   |
|      | القاعدة الأولى: صفات الله تعالى كِلها صفات كمال ودليل ذلك السمع والعقل   |
|      | والفطرة وإذا كانتِ الصفة نقصاً لا كمال فيها فهي ممتنعة في حق الله تعالى، |
|      | وإذا كانتٍ كمالاً في حال ونقصاً في حال فإنهاٍ تجوز في الحال التي تكون    |
| 179  | فيها كمالاً وتمتنع في الحال التي تكون فيها نقصاً، وأمثلة توضح ذلك        |
| 179  | إنكار قول بعض العوام: خان الله من يخن                                    |
| 177  | ملحق القاعدة الأولى:                                                     |
| ۱۷۷  | معنى المثل الأعلى                                                        |
| 177  | قياس الأولوية                                                            |
| ۱۸۰  | تفسير المكر والكيد والخداع                                               |
| 171  | القاعدة الثانية: باب الصفات أوسع من باب الأسماء ووجه ذلك وأمثلة توضحه    |
| ۱۸۳  | القاعدة الثالثة: صفات الله تعالى قسمان ثبوتية وسلبية ومعنى كل منها       |
| 77/  | النفي ليس بكمال حتى يتضمن ما يدل على الكمال وأمثلة على ذلك               |
| ۱۸۹  | ملحق القاعدة الثالثة:                                                    |
| 144  | الصفات السلبية التي ذكرها ابن القيم                                      |
|      | تقسيم الصفات عند المتكلمين ومعنى الصفة السلبية عند الأشاعرة              |
| 191  | 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3                                  |
|      | القاعدة الرابعة: الصفات الثبوتية صفات مدح وكمال ولهذا كان إخبار الله بها |
| 190  |                                                                          |
| 190  | الأحوال التي تذكر فيها الصفات السلبية غالباً وأمثلة ذلك                  |

| ; .            | القاعدة الخامسة: الصفات الثبوتية تنقسم إلى ذاتية وفعلية وتعريف كل منهما                 |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 194            | وأمثلة توضح ذلكـــــــــــــــــــــــــــــــ                                          |
| 7              | قد تكون الصفة ذاتية فعلية باعتبارين، ومثال ذلك سيسسسسسسسسسسسسس                          |
| <b>Y</b> • 3]  | كل صفة تعلقت بمشيئته فإنها تابعة لحكمته                                                 |
| 7 + <u>7</u> . | القاعدة السادسة: يلزم في إثبات الصفات التخلي عن التمثيل والتكييف                        |
| 7 • 3          | بطلان التمثيل والتكييف بدلالة السمع والعقل سيسسسسسسسسسسسسسس                             |
| Y+3            | قول مالك في الاستواء، وكونه ميزاناً لجميع الصفات                                        |
| 7 . 9          | التحذير من التكييف وطرق الخلاص منه                                                      |
| 4 4            | ملحق القاعدة السادسة:                                                                   |
|                | القاعدة السابعة: صفات الله تعالى توقيفية لا مجال للعقل فيها لدلالة الكتاب               |
| Y ÝÌ:          | والسنة على ثبوت الصفة ثلاثة أوجه وبيانها                                                |
| 710            | الفصل الثالث: قواعد في أدلة الأسماء والصفات                                             |
| 710            | القاعدة الأولى: أسماء الله وصفاته لا تثبت بغير الكتاب والسنة                            |
| Y 1 A          |                                                                                         |
| 77.            | ملحق القاعدة الأولى:                                                                    |
| :              | القاعدة الثانية: الواجب في نصوص القرآن والسنة إجراؤها على ظاهرها، دليل                  |
| 777            | ذلك السمع والعقل                                                                        |
| . : !          | القاعدة الثالثة: ظواهر النصوص معلومة لنا باعتبار، ومجهولة لنا باعتبار، دليل             |
| 770            | ذلك السمع والعقل                                                                        |
| 4              | بطلان مذهب المفوضة الذين يفوضون علم معاني الصفات، وبراءة السلف                          |
| 777            | من هذا المذهب                                                                           |
| :              | ر.<br>تواتر النقل عن السلف إجمالاً وتفصيلاً بإثبات معاني نصوص الصفات                    |
| 777            | وتفويض الكيفية إلى علم الله تعالى                                                       |
|                | قول شيخ الإسلام ابن تيمية في إبطال التفويض وأنه قدح في القرآن                           |
| :              | والأنبياء وسد لباب الهدى والبيان من جهتهم وفتح لباب من يعارضهم                          |
|                | ويقول إن الهدى والبيان في طريقنا لا في طريق الأنبياء وأن قول أهل                        |
| 777            | التفويض من شر أقوال أهل البدع والإلحاد                                                  |
| 774            | القاعدة الرابعة: ظاهر النصوص ما يتبادر منها إلى الذهن من المعاني                        |
| 779            | يختلف الظاهر بحسب السياق وما يضاف إليه الكلام، وأمثلة توضح ذلك                          |
| 771            | انقسم الناس في ظاهر النصوص ثلاثة أقسام وبيان كل قسم ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                |                                                                                         |

| دليل ذلك في آيتي المجادلة والحديد وبعد كون الله تعالى مع خلقه حقيقة وعلى عرشه حقيقة وبعد كون الله تعالى مع خلقه حقيقة وعلى عرشه حقيقة الله تعلى عرشه وبيان نقل كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في الواسطية والحموية وهو فوق عرشه وبيان ذلك من وجوه ثلاثة وبعد فلك من وجوه ثلاثة الله بناقض علو الله بناته على عرشه وبيان تتمية: إن الله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة المتعلى لخلقه ثلاثة أقسام وبيانها والمناف لعمية الله تعالى لخلقه ثلاثة أقسام وبيانها والمناف لعمية الله تعالى بأنه معهم علمه لا يقتضي الاقتصار على العلم وتنوعها على إثبات علو الله تعالى والمنق والعقل والفطرة والإجماع أدلة الكتاب وتنوعها على إثبات علو الله تعالى والمنقل والقطرة والإجماع والمناف المناف المناف أن الله تعالى التواتية والفعلية والإقرارية في أحاديث تبلغ حد المواف على ذلك بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية في أحاديث تبلغ حد المواف على ذلك بالنواعها القولية والفعلية والإقرارية في معية الله تعالى المواف على ذلك المواف على ما كتبه لبعض الطلبة في معية الله تعالى المواف من هذا القول وإنكاره إياه وأكنتها والمؤلف من هذا القول وإنكاره إياه والمثال المثال السابع والمثامن: قوله تعالى: ﴿وَمُنَّ الْرَبُ إِلَّةٍ بِنَ حَيْلِ الرَّبِيدِ وقوله: كال كلام يوهم ولو عد بعض الناس ما لا يلبق بالله فالواجب تجنبه كان وبأي لفظ كانت والجواب عنهما المثال السابع والمائس: قوله تعالى: ﴿وَمُنَّ الْرَبُ إِلَّةٍ بِنَ حَيْلِ الرَّبِيدِ وقوله: كان أمان قوله تعالى: ﴿وَمُنَّ الْرَبُ إِلَّةٍ بِنَ حَيْلُ الرَّبِيدِ وقوله: ﴿وَلُهُمَنَّ عَلَى عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ المثال الحادي عشر: قوله تعالى: ﴿ المديث القدسي: قوما يزال عبدي والجواب عنهما المثال الحدي عشر: قوله تعالى: في الحديث القدسي: قوما يزال عبدي المثال ا | الصفحة             | الموضوع                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------------|
| وجه كون الله تعالى مع خلقه حقيقة وعلى عرشه حقيقة الحموية الكلام شيخ الإسلام ابن تيمية في الواسطية والحموية الحمية بظاهرها على الحقيقة لا يناقض علو الله بذاته على عرشه وبيان دلك من وجوه ثلاثة المسلم ابن تيمية: إن الله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة وجه قول شيخ الإسلام ابن تيمية: إن الله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة المتعمة الناس في معية الله تعالى بأنه معهم علمه لا يقتضي الاقتصار على العلم العلم العلم العلم المسلمة المعية الله تعالى بأنه معهم علمه لا يقتضي الاقتصار على العلم العلم المعلم المعلم المعلمة والمعتمة والإقرارية في أحاديث تبلغ حد أدلة السنة على ذلك بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية في أحاديث تبلغ حد التواتر المولف يرى أن من زعم أن الله تعالى بلائمة وأميما المعلم المولف يرى أن من زعم أن الله تعالى بذاته في كل مكان فهو كافر ضال إن تبيو السابع والمعامن القول وإنكاره إياه المعلمة والمعتمة المولف على قائلها كاننا من كل كلمة تستلزم ما لا يليق بالله فهي باطلة يجب إنكارها على قائلها كاننا من كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه المعلى المانا أضاف الله تعالى قرب المعلكة إليه وهول لذلك نظير؟ وقوله: ﴿وَرُكُمْ أَرُنُ إِلِي وَمِكُمْ والجواب عنهما والحواب عنهما والجواب عنهما والحواب عنهما والجواب عنهما والحواب على قالو المحال قول المحلوب المكال المالك المحال | 777                | دليل ذلك في آيتي المجادلة والحديد |
| نقل كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في الواسطية والخموية المنات على عرشه وبيان دلك من وجوه ثلاثة الحقيقة لا يناقض علو الله بذاته على عرشه وبيان دلك من وجوه ثلاثة الله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة وجه قول شيخ الإسلام ابن تيمية: إن الله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة المنتهة: انقسم الناس في معية الله تعالى بأنه معهم علمه لا يقتضي الاقتصار على العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم المنات على اثبات على اثبات على الله تعالى العقل والفطرة والإجماع العلم التواتر على اثبات على اثبات على الله تعالى العولية والإقرارية في أحاديث تبلغ حد التواتر العقل على ذلك بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية في أحاديث تبلغ حد التواتر العقل على ذلك المنات على الله تعالى العولية والإقرارية في كل مكان فهو كافر ضال إن المولف برى أن من زعم أن الله تعالى بذاته في كل مكان فهو كافر ضال إن تبرؤ المولف من هذا القول وإنكاره إياه العلم المناق المنات على قائلها كاتناً من كل كلمة تستلزم ما لا يليق بالله فهي باطلة يجب إنكارها على قائلها كاتناً من كل كلمة تستلزم ما لا يليق بالله فهي باطلة يجب إنكارها على قائلها كاتناً من كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه وقوله: كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه وقوله: ﴿وَرَاتُنُ أَوْنَ إِلَيْو مِنْ أَوْنَ أَوْنَ إِلَا مِنْ عَلَى عَيْقَ كُلُونَ المثال التاسع والعاشر: قوله تعالى: ﴿وَمِنْ إِلَيْوَاكِ وقوله: ﴿وَلِيْمَنَ مَلَ عَيْقٍ كُلُونَ عَلَى عَيْمَ لَا المثال العادي عشر: قوله تعالى: في الحديث القدسي: قوما يزال عبدي والجواب عنهما المثال العادي عشر: قوله تعالى: في الحديث القدسي: قوما يزال عبدي المثال المثال العادي عشما العامل العالى في الحديث القدسي: قوما يزال عبدي المثال المثال العامل على المثال العدي على الحديث القدسي: قوما يزال عبدي المثال المثال العدي على المثال العدي على الحديث القدسي: قوما يزال عبدي المثال المثال المؤلف المثال العدي المؤلف ال | ۲٦٦ <sup>:</sup> . |                                   |
| تفسير المعية بظاهرها على الحقيقة لا يناقض علو الله بذاته على عرشه وبيان ذلك من وجوه ثلاثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    | _                                 |
| ذلك من وجوه ثلاثة وجه قول شيخ الإسلام ابن تيمية: إن الله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |                                   |
| تهة: انقسم الناس في معية الله تعالى لخلقه ثلاثة أقسام وبيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |                                   |
| تتمة: انقسم الناس في معية الله تعالى الخلقة ثلاثة أقسام وبيانها ويبانها المعيد الله تعالى بأنه معهم علمه لا يقتضي الاقتصار على العلم العل | 777                |                                   |
| تنبيه: تفسير السلف لمعية الله تعالى بأنه معهم علمه لا يقتضي الاقتصار على العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |                                   |
| العلم التنبية آخر: علو الله تعالى ثابت بالكتاب والسنة والعقل والفطرة والإجماع الدلة الكتاب وتنوعها على إثبات علو الله تعالى الدلة الكتاب وتنوعها على إثبات علو الله تعالى التواتر التنبية الشنة على ذلك بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية في أحاديث تبلغ حد التواتر التنبية ثالث: تعقيب المؤلف على ما كتبه لبعض الطلبة في معية الله تعالى المؤلف يرى أن من زعم أن الله تعالى بذاته في كل مكان فهو كافر ضال إن المولف من هذا القول وإنكاره إياه والمتال على قائلها كائناً من تبرو المؤلف من هذا القول وإنكاره إياه المثال المثال السابع والثامن: قوله تعالى: ﴿وَمُثَنُ أَذَرُتُ إِلَيْ مِنْ مَبْلِ الوَبِيدِ ﴾ وقوله: ﴿وَمُثَنُ عَلَى عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَلَى والجواب عنهما والحديث القدسي: قوما يزال عبدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |                                   |
| تنبيه آخر: علو الله تعالى ثابت بالكتاب والسنة والعقل والفطرة والإجماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |                                   |
| أدلة الكتاب وتنوعها على إثبات علو الله تعالى التواتيث تبلغ حد التواتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |                                   |
| أدلة السنة على ذلك بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية في أحاديث تبلغ حد التواتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    |                                   |
| التواتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1                  |                                   |
| دلالة العقل على ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |                                   |
| تنبيه ثالث: تعقيب المؤلف على ما كتبه لبعض الطلبة في معية الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |                                   |
| المؤلف يرى أن من زعم أن الله تعالى بذاته في كل مكان فهو كافر ضال إن تقله عن سلف الأمة وأثمتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | * ''               |                                   |
| اعتقده، وكاذب إن نقله عن سلف الأمة وأئمتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |                                   |
| تبرق المؤلف من هذا القول وإنكاره إياه وللمناف على قائلها كائناً من كل كلمة تستلزم ما لا يليق بالله فهي باطلة يجب إنكارها على قائلها كائناً من كان وبأي لفظ كانت كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه وقوله: كل كلام يوهم ولوعند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه وقوله: ﴿وَقَنْ الْوَبُ إِلَيْهِ مِنْ مَبِلِ الْوَبِيهِ وقوله: ﴿وَقَنْ الْوَبِيهِ وقوله: ﴿وَقَنْ الْوَبِيهِ وَقُوله: ﴿وَقَنْ اللهِ عَلَى عَنِي اللهِ وَهُلُ لَذَكُ لِللهِ وَهُلُ لَذَكُ اللهُ تَعْلَى عَلَى عَيْقَ ﴾ للمثال المناسع والعاشر: قوله تعالى: ﴿مَرِّي يِأْعَيُناكُ وقوله: ﴿وَلِنُصِنَعَ عَلَى عَيْقَ ﴾ والجواب عنهما والجواب عنهما والعاشر: قوله تعالى: ﴿مَرِّي يَأْعَيُناكُ وقوله: ﴿وَلِنُصِنَعَ عَلَى عَيْقَ ﴾ والجواب عنهما والجواب عنهما والجواب عنهما والمثل المثال المحادي عشر: قوله تعالى: في الحديث القدسي: قوما يزال عبدي المثال الحادي عشر: قوله تعالى: في الحديث القدسي: قوما يزال عبدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |                                   |
| كل كلمة تستلزم ما لا يليق بالله فهي باطلة يجب إنكارها على قائلها كائناً من كان وبأي لفظ كانت كان وبأي لفظ كانت كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه وقوله: كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه وقوله: المثال السابع والمثامن: قوله تعالى: ﴿وَمَّنُ أَثْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ جَلِ الْوَرِيدِ ﴾ وقوله: ﴿وَمَّنُ أَثْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ الْمَوْلِهِ عَنْهُما الماذا أضاف الله تعالى قرب الملائكة إليه وهل لذلك نظير؟ وقوله: ﴿وَلِنُمْنَعُ عَلَ عَيْقٍ ﴾ المثال التاسع والعاشر: قوله تعالى: ﴿جَرِّي بِأَعْيُذِنا ﴾ وقوله: ﴿وَلِنُمْنَعُ عَلَ عَيْقٍ ﴾ والجواب عنهما والحواب عنهما والمعاشر: قوله تعالى: ﴿ وَالحديث القدسي: قوما يزال عبدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | YVV                |                                   |
| كان وبأي لفظ كانت كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه ٢٧٧ المثال السابع والثامن: قوله تعالى: ﴿ وَمَّنَ أَثْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ جَلِ الْوَبِيدِ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَّنَ أَثْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ الْوَبِيدِ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَّنَ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ ﴾ والجواب عنهما ٢٧٨ لماذا أضاف الله تعالى قرب الملائكة إليه وهل لذلك نظير؟ ٢٧٩ المثال التاسع والعاشر: قوله تعالى: ﴿ مَرِّبُ مِنْ المَدْينُ وقوله: ﴿ وَلِنُمْنَعَ عَلَ عَيْنَ ﴾ والجواب عنهما والجواب عنهما والمثال الحديث القدسي: قوما يزال عبدي المثال الحادي عشر: قوله تعالى: في الحديث القدسي: قوما يزال عبدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |                                   |
| كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |                                   |
| المثال السابع والثامن: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَثْرُتُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَبِيدِ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَنْ أَثْرُتُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَبِيدِ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَنْ أَقْرُتُ إِلَيْهِ مِنكُمْ ﴾ والجواب عنهما لماذا أضاف الله تعالى قرب الملائكة إليه وهل لذلك نظير؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |                                   |
| ﴿ وَتَعَنُّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ ﴾ والجواب عنهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |                                   |
| لماذا أضاف الله تعالى قرب الملائكة إليه وهل لذلك نظير؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | YVA                |                                   |
| المثال التاسع والعاشر: قوله تعالى: ﴿ يَأْعَيْنِا ﴾ وقوله: ﴿ وَلِنْمُنْعَ عَلَى عَيْنَ ﴾ والجواب عنهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | YV4                |                                   |
| والجواب عنهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |                                   |
| المثال الحادي عشر: قوله تعالى: في الحديث القدسي: قوما يزال عبدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | YA1 .              |                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |                                   |
| يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، والجواب عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |                                   |
| المثال الثاني عشر: قوله على أيويه عن الله تعالى أنه قال: امن تقرب مني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |                                   |

| المفحة                                                 | الموضوع                                                           |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| نة فيما ذهب إليه ولكن هذا لا يكفي في                   | ولا ننكر أن يكون لبعضهم نية حس<br>قبول قولهم حتى يوافق الشرع ــــ |
|                                                        | هل يكفر أهل التأويل أو يفسقون وال                                 |
|                                                        | التكفير أو التفسيق ليس إلينا بل هو إ                              |
| ر: أحدهما: دلالة الكتاب أو السنة عليه،<br>نا أ. الفاعا | يجب قبل الحكم أن ينظر في أمرين<br>والثاني: انطباق الحكم على القا  |
| ن يكون عالماً بمخالفته التي أوجبت ذلك                  | من أهم شروط التكفير أو التفسيق أ                                  |
| ن أن يقع ما يوجبهما بغير إرادة منه ودليل               |                                                                   |
| المالة المالة                                          | ذلككلام شيخ الإسلام ابن تيمية في هذه                              |
| يوجب الكفر أو الفسق أن يكون كافراً أو ٢١٣              | لا يُلزم في كُل من قال أو فعل ما ي<br>فاسقاً                      |
| استحق ما تقتضيه تلك المخالفة                           | من تبين له الحق فأصر على مخالفته                                  |
| ملى الكتاب والسنة فيجعلهما إماماً ٣١٤                  |                                                                   |
| عمله على مذهب معين ثم يحاول صرف ٢١٤                    | وجوب الحذر من أن يبني معتقده أو النصوص إليه                       |
| ب يرى العجب العجاب                                     | الناظر في مسالك النام في هذا البار                                |
|                                                        | سؤال الله تعالى الحري بالإجابة                                    |
| Y17                                                    | تعقیب معیة الله تعالی لخلقه                                       |
| YY0                                                    | مراجع الكتاب<br>فهرس الموضوعات                                    |
| ***                                                    | فهرش الموصوحات                                                    |

# المؤلفة:

كاملة الكواري قطر ص ب: ۸۰۲۵۰ فاكس: ۲۴۲۲۹۹ البريد الألكتروني:

ALKUWRI@hotmail.com